
 

       

         Vol. 1, No. 1, avril 2025 
 



 

1 
 

ADMINISTRATION ET RÉDACTION 

Directeur de publication 

DANHO Yayo Vincent 

Maître de Conférences 

Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Secrétaire de la rédaction 

KOUAMÉ Arsène 

Web Master 

KOUAKOU Kouadio Sanguen 

Assistant, Ingénieur en informatique, Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Comité scientifique 

ALLOU Kouamé René, Professeur titulaire, Université Félix Houphouët-Boigny 

ASSI-KAUDJHIS Joseph Pierre, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

BA Idrissa, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop  

BAMBA Mamadou, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

BATCHANA Essohanam, Professeur titulaire, Université de Lomé  

CAMARA Moritié, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

COULIBALY Amara, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DEDOMON Claude, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

FAYE Ousseynou, Professeur titulaire, Université Cheick Anta Diop  

GOMA-THETHET Roval, Maître de conférences, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

GOMGNIMBOU Moustapha, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou 

KAMATE Banhouman André, Professeur titulaire, Université Félix Houphouët-Boigny 

Klaus van EICKELS, Professeur titulaire, Université Otto-Friedrich de Bamberg (Allemagne)  

KOUASSI Kouakou Siméon, Professeur titulaire, Université de San-Pedro   

LATTE Egue Jean-Michel, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

N’GUESSAN Mahomed Boubacar, Maître de conférences, Université Félix Houphouët-Boigny 

NGAMOUNTSIKA Edouard, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

NGUE Emmanuel, Maître de conférences, Université de Yaoundé I  

N'SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville  

SANGARE Abou, Professeur titulaire, Université Peleforo Gbon Coulibaly 



 

2 
 

SANGARE Souleymane, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

SARR Nissire Mouhamadou, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop 

Comité de rédaction 

ALLABA Djama Ignace, Maître de Conférences, Etudes Germaniques, Université Félix 

Houphouët-Boigny  

DJAMALA Kouadio Alexandre Histoire, Assistant, Université Alassane Ouattara 

EBA Axel Richard, Maître-Assistant, Lettres Modernes, Université Alassane Ouattara  

KONÉ Kpassigué Gilbert, Maître-Assistant, Histoire, Université Alassane Ouattara 

KOUAME N’Founoum Parfait Sidoine, Maître-Assistant, Histoire, Université Peleforo Gon 

Coulibaly (Côte d’Ivoire) 

KOUAMENAN Djro Bilestone Roméo, Maître-Assistant, Histoire, Université Alassane Ouattara  

KOUASSI Koffi Sylvain, Assistant, Lettres Modernes, Université Alassane Ouattara 

MAWA -Clémence, Chargée de cours, Université de Bamenda 

N’SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Marien N’gouabi de Brazzaville 

OULAI Jean-Claude, Professeur titulaire, Communication, Université Alassane Ouattara 

OZOUKOU Koudou François, Maître-Assistant, philosophie, Université Alassane Ouattara, 

Bouaké, Côte d’Ivoire 

Comité de lecture 

ALLABA Djama Ignace, Maître de conférences, Université Félix Houphouët-Boigny  

BA Idrissa, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop  

BRINDOUMI Atta Kouamé Jacob, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

CAMARA Moritié, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

COULIBALY Amara, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DEDE Jean Charles, Maître de conférences, Université Alassane Ouattara  

DEDOMON Claude, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DIARRASOUBA Bazoumana, Maître de conférences, Université Alassane Ouattara 

DJAMALA Kouadio Alexandre, Assistant, Université Alassane Ouattara 

EBA Axel Richard, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara  

FAYE Ousseynou, Professeur titulaire, Université  Cheick Anta Diop   

GOMA-THETHET Roval, Maître de conférences, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville  

GOMGNIMBOU Moustapha, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou  

KOUAME N’Founoum Parfait Sidoine, Maître-Assistant, Université Peleforo Gon Coulibaly  



 

3 
 

KOUASSI Koffi Sylvain, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara 

MAWA -Clémence, Chargée de cours, Université de Bamenda 

N’SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Marien N'Gouabi de Brazzaville 

N´GUESSAN Konan Parfait, Maître-Assistant, Histoire, Université Félix Houphouët-Boigny 

NGAMOUNTSIKA Edouard, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

NGUE Emmanuel, Maître de conférences, Université de Yaoundé I 

OZOUKOU Koudou François, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara, Bouaké 

SANOGO Lamine Mamadou, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou 

SARR Nissire Mouhamadou, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop 

POLITIQUE ÉDITORIALE 

Le Fromager est une revue internationale qui fournit une plateforme aux scientifiques et aux 

chercheurs du monde entier pour la diffusion des connaissances en sciences humaines et sociales 

et domaines connexes. Les articles publiés sont en accès libre et, donc, accessibles à toute personne. 

RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS 

Le Fromager n’accepte que des articles inédits et originaux en français ou en anglais. Les articles publiés 

n’engagent que leurs auteurs.  

Le manuscrit est remis à deux rapporteurs au moins, choisis en fonction de leur compétence dans la 

discipline. Le secrétariat de rédaction communique aux auteurs les observations formulées par le Comité 

de lecture ainsi qu’une copie du rapport, si cela est nécessaire. Dans le cas où la publication de l’article est 

acceptée avec révisions, l’auteur dispose alors d’un délai — d’autant plus long que l’article sera parvenu 

plus tôt au secrétariat pour remettre la version définitive de son texte.  

Les auteurs sont invités à respecter les délais qui leur seront communiqués, sous peine de voir la publication 

de leurs travaux repoussée au numéro suivant.  

1. Structure de l’article  

Pour un article qui est une contribution théorique et fondamentale : Titre, Prénom et Nom 

de l’auteur, Fonction, Grade, Institution d’attache, Adresse électronique, Résumé en Français 

[200 mots maximum], Mots clés [5 mots maximum] ; Titre en Anglais, Abstract, Keywords ; 

Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche méthodologique), Développement articulé, Conclusion, Bibliographie.   

Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : Titre, Prénom et Nom de l’auteur, 

Fonction, Grade, Institution d’attache, Adresse électronique, Résumé en Français [200 mots au 

plus], Mots clés [5 mots au plus] ; Titre en Anglais, Abstract, Keywords ; Introduction, 

Méthodologie, Résultats et Discussion, Conclusion, Bibliographie.  

2. Longueur de l’article  

Quelle que soit la nature de l’article, sa longueur maximale, incluant aussi bien le texte principal que 

les résumés, les notes et la documentation, doit être comprise entre 5000 et 8000 mots.  

3. Formats d’enregistrement et d’envoi  



 

4 
 

Tous les articles doivent nous parvenir obligatoirement en version numérique. 

Texte numérique (Word et PDF)  

3.1 Traitement de texte  

La saisie de l’article doit être effectuée avec traitement de texte Word, obligatoirement en police 

Garamond de taille 12, interligne simple (1).  

La mise en forme (changement de corps, de caractères, normalisation des titres, etc.) est réalisée 

par l’équipe éditoriale de la revue. Les césures manuelles, le soulignement, le retrait d’alinéa ou de 

tabulation pour les paragraphes sont proscrits. Une ligne sera sautée pour différencier les 

paragraphes.  

Pour la ponctuation, les normes sont les suivantes : un espace après (.) et (,) ; un espace avant et 

après (;), (:), (?), et (!). Les signes mathématiques (+, —, etc.) sont précédés et suivis d’un espace.  

L’utilisation des guillemets français (« ») doit être privilégiée. Les guillemets anglais (‘‘ ’’) ne doivent 

apparaître qu’à l’intérieur de citations déjà entre guillemets.  

Les chiffres incorporés dans le texte doivent être écrits en toutes lettres jusqu’au nombre cent.  
Au- delà, ils le seront sous forme de chiffres arabes (101, 102, 103…) 

Les siècles doivent être indiqués en chiffres romains (I, II, III, IV, X, XX). 

Les appels de note doivent se situer avant la ponctuation.  

3.2. Le texte imprimé  

Le texte comporte une marge de 2,5 cm sur les quatre bords. L’auteur peut faire apparaître 

directement les enrichissements typographiques ou avoir recours aux codes suivants : 1 trait : 

italiques 2 traits : capitales (majuscules) 1 trait ondulé : caractères gras. Le texte sera paginé.  

4. Pagination  

Le document est paginé de la page de titre aux références bibliographiques. Cette pagination sera 

continue sans bis, ter, etc.  

5. Références bibliographiques  

S’assurer que toutes les références bibliographiques indiquées dans le texte, et seulement celles-ci 

s’y trouvent. Elles doivent être présentées selon les normes suivantes :  

5.1. Bibliographie  

– Pour un ouvrage :  
PICLIN Michel, 2017, La notion de transcendance : son sens, son évolution, Paris, Armand Colin, 
548 p.  

– Pour un article de périodique :  

IGUE Ogunsola, 2010, « Une nouvelle génération de leaders en Afrique : quels enjeux ? », Revue 
internationale de politique de développement, vol. 1, No. 2, p. 119-138.  

– Pour un article dans un ouvrage :  

ZARADER Marlène, 1981, « Être et Transcendance Chez Heidegger », in Martin KAPPLER (dir.), 

Métaphysique et Morale, Paris, L´Harmattan, 300 p.  

– Pour une thèse :  
OLEH Kam, 2008, « Logiques paysannes, logiques des développeurs et stratégies participatives 
dans les projets de développements ; l’exemple du projet Bad-Ouest en Côte d’Ivoire », Thèse 
unique de doctorat, Institut d’Ethnologie, Université Cocody, Côte D’Ivoire.  

 

 



 

5 
 

5.2. Sources  

– Pour les sources écrites :  

Nom de la structure conservant le document (Centre d’archives), fonds, carton ou dossier, titre 

du document, année (exemple : GGAEF — 4 (1) D39 : Rapport annuel d’ensemble de la colonie 

du Gabon, en 1939.   

– Pour les sources orales :  

Nom(s) et prénom(s) de l’informateur, numéro d’ordre, date et lieu de l’entretien, sa qualité et sa 

profession, son âge et/ou sa date de naissance.  

6. Références et notes  

6.1. Appel de référence  

Dans le texte, l’appel à la référence bibliographique se fait suivant la méthode du premier élément 

et de la date, entre parenthèses. En d’autres termes, les références des ouvrages et des articles 

doivent être placées à l’intérieur du texte en indiquant, entre parenthèses, le nom de l’auteur 

précédé de l’abréviation de son prénom, l’année et/ou la (les) page(s) consulté(es), suivis de deux 

points. Exemple : (A. Koffi, 2012 : 54-55).  

Si plusieurs références existent dans la même année pour un même auteur, faire suivre la date de a, 

b, etc., tant dans l’appel que dans la bibliographie : (A. Koffi, 2012a).  

À partir de trois auteurs, faire suivre le premier auteur de et al. : (K. Arnaud et al. 2010). Quand il 

est fait appel à plusieurs références distinctes, on séparera les différentes références par un point-

virgule (;) : (E. Kedar, 1978, 1989 ; E. Zadi, 1990).  

6.2. Références aux sources  

Les références aux sources (orales ou imprimées) doivent être indiquées en note de bas de page 

selon une numérotation continue.  

6.3. Notes de bas de page  

Les explications ou autres développements explicitant le texte doivent être placés en notes de bas 

de page correspondante (sous la forme : 1, 2, 3, etc.). Ces notes infra-paginales doivent être 

exceptionnelles et aussi brèves que possible.  

6.4. Citations  

Le texte peut comporter des citations. Celles-ci doivent être mises en évidence à partir de lignes ; 

retrait gauche et droite en interligne simple, en italique et entre guillemets.  

– Les citations courtes (1, 2 ou 3 lignes) doivent être entre guillemets français à l’intérieur des 

paragraphes en police 12, interligne simple. 

– Les citations longues (4 lignes et plus) doivent être sans guillemets et hors texte, avec un retrait 

de 1 cm à gauche et interligne simple.  

– Les Crochets : Mettre entre crochets [] les lettres ou les mots ajoutés ou changés dans une 

citation, de même que les points de suspension indiquant la coupure d’un passage […].  

 7. Les documents non textuels  

7. 1 Illustrations  

L’ensemble des illustrations, y compris les photographies, doit impérativement accompagner la 

première expédition de l’article. En plus de chaque original, l’auteur fournira une copie aux 

dimensions souhaitées pour la publication : pleine page, demi-page, sur une colonne, etc. Au dos 

seront portés le nom du ou des auteurs, le numéro de la figure, l’indication du haut de l’illustration. 



 

6 
 

La justification maximale est de 120 mm de largeur sur 200 mm de hauteur pour une illustration 

pleine page. Les textes portés sur les illustrations seront en Garamond.  

7.2 Dessins originaux  
Ils seront soit tracés à l’encre de Chine, soit issus de traitement informatique imprimé dans 
de bonnes conditions. Dans ce dernier cas, on évitera les trames dessinées. Pour les objets 
lithiques, les croquis dits « schémas diacritiques » gagneront à être accompagnés des dessins 
traités en hachures valorisantes qui, eux, montrent la morphologie technique.  

7.3 Documents photographiques  

Les documents doivent être parfaitement nets, contrastés et être fournis sous forme de fichier 

numérique ; enregistrés pour « PC » (Photoshop ©/niveaux de gris 300 ppi ou bitmap 600 

ppi/Tiff/taille de publication dans Illustrator © ou tout autre logiciel de dessin 

vectoriel/EPS/textes vectorisés).  

 7.4 Tableaux  

La revue n’assure pas la composition des tableaux. Ils devront être remis sous forme de fichiers 

Acrobat © PDF (print/niveau de gris/taille de publication/300dpi) ou Illustrator © (EPS/niveau 

de gris/taille de publication/300dpi), respectant la justification et la mise en pages de la revue. 

Privilégier les fontes Garamond.  

7.5 Échelles  

Aussi souvent que possible, la représentation grandeur nature sera recherchée. Lorsque la 

réduction s’impose, l’auteur aura soin de prévoir une échelle de réduction constante pour une 

même catégorie de vestiges. Pour chaque carte ou plan, l’auteur donnera une échelle graphique, 

ainsi que la direction du Nord. Pour les objets dessinés ou photographiés, une échelle, si possible 

constante, accompagnera chaque pièce ou ensemble de pièces.  

7.6 Titres des illustrations, photos et tableaux  

Toutes les illustrations, toutes les photos et tous les tableaux doivent avoir des titres. Ces titres sont 

obligatoirement placés en dessous des illustrations, des photos ou des tableaux.  

7.7 Légendes   

L’auteur accordera un soin particulier à la qualité des légendes. Les illustrations, les photos, les 

tableaux et leurs légendes constituent souvent le premier contact du lecteur avec l’article. Les 

légendes doivent être placées en dessous des titres.  

7.8 Appels des illustrations, photos et tableaux  

Dans le texte, l’auteur doit obligatoirement indiquer l’appel aux illustrations, photos ou tableaux.  

Cet appel doit être en chiffres arabes : (fig. 1), (tabl. 2), (pl. 3 - fig. 4), etc.  

   

Site internet de LE FROMAGER : https://revuefromager.net/ 
  L’équipe éditoriale 

  

https://revuefromager.net/


 

7 
 

SOMMAIRE 

Zrihonon Linda Simone DAMENAN 
L’évolution de la pédérastie dans le monde romain dans l’Antiquité (-IV/XII)    8-20 

Anne Gwladys KOUASSI  
Les bordels médiévaux eu Europe Occidentale : organisation et sociabilité (XIVe-XVe siècles)
            21-37 
Sanodji Yonbel ABIATHAR, Djimrabei MBAINDO 
Évaluer les erreurs de forme et de fond dans une production écrite en français langue seconde. 
Comment arriver à une évaluation « objective » ?      38-49 

Gonguywou Florentin YOMI 
Côte d’ivoire : impact de la crise socio-économique sur le commerce des boissons alcoolisées 
(1889-1994)        50-66 

Huberson Bahi POAMÉ, Alphonse N’Goran BROU, Jean-Michel Egue LATTE 
L’occupation coloniale du pays néyo de 1890 à 1895      67-81 

Adama KAMARA, Kouadio Alexandre DJAMALA, Zogbé AMANI 
Quand ton chemin croise celui des Sofas de Samori. L’histoire des Wan de 1893 à 1898 82-99 

Clarisse N’Zi AHOU 
La femme faafouè dans la production et les échanges du kongodé dans la région de Bouaké de 
1850 à 1898                  100-119 

Gbocho Roseline N’DA 
Agir sans appui institutionnel : quelles stratégies sociales développées par les Organisations Non 
Gouvernementales (ONG) ?                120-134 

Ismaël Kouamé DONGO 
Les microfinances en Côte d’Ivoire de 1976 à 2023 : un mal nécessaire pour les petites et moyennes 
entreprises                            135-155 

Mamadou DIOMANDÉ 
Réflexion sur l’Islam et la démocratie en somalie (1990-2013)           156-164 

Mohamed Kémady BOGNINI, Patrice KOURAOGO 
Analyse sociologique de la contribution du savoir-parler local au développement intégral cas des 
Bàà-sé (louanges) chez les Bwaba                        165-181 

Penya KONÉ 
Le terrorisme : une approche différenciée à partir d’Axel Honneth et Micolas machiavel     182-199 

 

 

                                                                

 

 



  165 

Analyse sociologique de la contribution du savoir-parler local au 
développement intégral :  

cas des Bàà-sé (louanges) chez les Bwaba 

Mohamed Kémady BOGNINI 

Doctorant en Socio Anthropologie 
Université Joseph KI-ZERBO 

 bkemady@gmail.com 

Patrice KOURAOGO 

Maître de recherche en Sociologie à l’Institut des Sciences de Sociétés (INSS) 
Centre National de Recherche Scientifique et Technologique (CNRST) 

Kouraogopat@gmail.com / kou_patrice@yahoo.fr  

Résumé 

Les Bàà-sé sont des chants, des expressions orales accompagnés d’instruments de musique. Dans 
cette étude, nous avons eu pour objectif, de montrer l’apport du Bàà-sé, au développement intégral1. Pour y 
arriver, notre question de recherche a été la suivante : en quoi les Bàà-sé sont-ils des outils de promotion du 
développement intégral ? L’hypothèse principale stipule que les Bàà-sé véhiculent des principes et des valeurs 
moraux qui favorisent le développement intégral. 

Notre approche théorique est socio-culturelle et nous avons privilégié la méthode qualitative. À 
partir de l’analyse d’un échantillon de Bàà-sé collecté lors des entretiens semi dirigés auprès des communautés 
Bwaba des villages des communes de Poura et de Fara, il ressort que ces chants ou expressions sont riches 
en valeurs morales. 

Source de motivation, les Bàà-sé rappellent l’histoire, la bravoure et l’héroïsme des morts et des 
vivants. Ils sont chantés lors des funérailles en honneur des ancêtres, pendant les travaux champêtres 
collectifs pour pousser les uns et les autres à plus d’ardeur au travail et de solidarité et aussi lors des guerres, 
invitant à plus de combativité et de courage. 

Mots clefs : louanges ou Bàà-sé Bwaba, développement intégral, réappropriation 

Abstract 

Baa-se are songs and oral expressions accompanied by musical instruments. In this study, our 
objective was to demonstrate the contribution of Baa-se to integral development. To achieve this, our 
research question was: How are Baa-se tools for promoting integral development? The main hypothesis 
stipulates that Baa-se convey moral principles and values that promote integral development. 

Our theoretical approach is socio-cultural and we favoured the qualitative method. From the 
analysis of a sample of Bàà-sé collected during semi-directed interviews with the Bwaba communities of the 
villages of the communes of Poura and Fara, it emerges that these songs or expressions are rich in moral 
values. 

A source of motivation, the Bàà-sé recall the history, bravery and heroism of the dead and the living. 
They are sung at funerals in honour of ancestors, during collective field work to encourage everyone to be 
more hardworking and show solidarity, and also during wars, inviting them to be more combative and 
courageous. 

Keywords: praise or des Bàà-sé, Bwaba, integral development, reappropriation 

  

 

1 Le développement intégral est un développement à la fois économique, social, politique, sécuritaire. 

mailto:bkemady@gmail.com
mailto:Kouraogopat@gmail.com
mailto:kou_patrice@yahoo.fr


Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            166 
 

Introduction 

Le Burkina Faso, en dépit des allocations d’aides publiques au développement dont il 

bénéficie sans cesse, l’abondance de ses ressources naturelles et la volonté politique, plus de 

cinquante ans après les indépendances, peine toujours à retrouver ses marques en matière de 

développement. Face à cette situation, la reconsidération des atouts endogènes dont dispose le pays 

s’avère nécessaire dans sa quête du développement intégral (économique, social, politique, 

sécuritaire).  Les Bàà-sé, savoir-parler local (des chants, des expressions orales à connotation parfois 

proverbiale) font parties de ses potentialités endogènes de la société coutumière et traditionnelle 

Bwaba. D’où notre thème : analyse sociologique de la contribution du savoir-parler local au 

développement intégral :  cas des Bàà-sé chez les Bwaba. 

Cette recherche porte une analyse sociologique de l’apport du Bàà-sé au développement 

intégral des communautés Bwaba en particulier et du Burkina Faso en général. Son objectif est 

d’examiner ce que, ce parlé local peut apporter de nos jours comme contribution dans la quête 

permanente de développement intégral du Burkina Faso. Pour mener à bien cette réflexion, nous 

avons posé la question de recherche suivante : en quoi les Bàà-sé sont-ils des outils de promotion 

du développement intégral ? L’hypothèse principale stipule que les Bàà-sé véhiculent des principes 

et des valeurs moraux qui favorisent le développement intégral. Cette étude se structure en trois 

parties essentielles : La première partie traite de la méthodologie de collecte des données, la seconde 

partie : la présentation, l’analyse et l’interprétation des résultats et enfin dans la troisième partie, la 

discussion.  

1- Méthodologie de collecte des données 

Notre approche mobilise un certain nombre d’informations à rechercher (des témoignages 

et des recueils de louanges) dont l’analyse permettra une meilleure appréhension de la contribution 

du Bàà-sé au développement intégral. La méthode utilisée est celle qualitative. Elle a conduit à des 

entretiens individuels et des focus groupes auprès de personnes ressources. L’identification des 

Bàà-sé, leurs significations et leurs portées sociales étant au centre de nos préoccupations, nous 

avons trouvé judicieux de prendre en compte non seulement les points de vue des musiciens, 

émetteurs des messages (griots) mais aussi ceux des auditeurs, récepteurs de ces messages (chefs 

de lignage, femmes et jeunes). L’échantillonnage s’est fait de façon raisonnée en prenant en compte 

certains critères comme :  l’âge, le statut social et la caste.  

Les entretiens avec les personnes ressources (griots, chefs de lignages, etc.) se sont focalisés 

sur les prises de notes et l’enregistrement. Elles ont porté sur les richesses du Bàà-sé dans le Bwamu 

notamment leurs contributions au développement intégral. Au total quarante (40) entretiens ont 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            167 
 

été réalisés dans quinze (15) villages des deux communes. Ces entretiens sont repartis comme suit :  

Vingt (20) chefs de lignages en tant que dépositaires des traditions et des coutumes ancestrales 

familiales. Ils ont une maitrise des questions de Bàà-sé.  Dix (10) griots en tant que compositeurs et 

animateurs (artistes musiciens) des chants.  Cinq (5) femmes doyennes2 issues de familles différentes 

en tant groupe social spécifique donné et cinq (5) jeunes.  

Les enquêtes ont eu lieu du dix-sept (17) avril au dix (10) mai 2024 dans les différents 

villages des communes de Poura et Fara. Si pour les contacts directs avec les enquêtés nous avons 

eu des facilités grâce aux guides qui nous accompagnait, ce n’est pas vraiment le cas lors des 

entretiens. En effet, la présence à nos côtés du guide ou encore de visiteurs inopinés pour des 

questions de curiosité à souvent provoqué des réticences chez certains informateurs à nous donner 

des détails sur certaines préoccupations. Nous avons donc été obligé, d’utiliser le téléphone comme 

moyen d’échange avec nos interlocuteurs afin de discuter de certaines thématiques dont nous 

n’avons pas pu trouver satisfaction sur place ou qui n’ont pas été évoquées lors de l’entretien. Ce 

qui nous a permis de parvenir aux résultats qui sont présentés, analysés, interprétés et discutés grâce 

à la théorie de la sémiotique sociale de Ferdinand de Saussure.   

1- Présentation, l’analyse et l’interprétation des résultats  

Dans cette partie nous présenterons d’abord la zone d’étude, ensuite nous évoquerons le 

concept de Bàà-sé, de même que les différents types Bàà-sé et enfin nous présenterons le corpus de 

Bàà-sé collectés qui sera analysé et interprété.  

2-1 Présentation de la zone d’étude 

La Commune de Poura est située dans la province des Balé, Région de la Boucle du 

Mouhoun (chef-lieu Dédougou). Elle s’étend sur une superficie de 101,81km. Une seule route 

praticable en (Route Régionale RR11), relie Poura à la Route Nationale (RN) n°1.  

Elle est constituée de huit (08) villages qui sont : Poura-village, Ping-Pooré, Basnéré, 

Mouhoun III, Toecin, Darsalam, Kankele, et Poura-mine (Chef-lieu de commune). Elle compte 

également un hameau de culture dénommé « Signoghin ». 

Quant à la commune de Fara, elle est située à l’extrême Sud de la province des Balés. Elle 

couvre une superficie d’environ 704 km2 et s’étend d’Est en Ouest sur 30 km et du Nord au Sud 

 
2 Cette appellation renvoie à la femme dont le mariage est antérieur à toutes les autres dans la famille. Elle peut être la 

plus âgées dans certains  



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            168 
 

sur 40 km. La commune de Fara est distante de 52 km de Boromo, chef-lieu de la province, 188 

km de Dédougou chef-lieu de la région et de 182 km de Ouagadougou la capitale. Elle est limitée : 

- à l’Est par la commune de Silli (Sissili) ; 

- à l’Ouest par celles de Koti (Tuy) et de Dano (Ioba) ; 

- au Nord par celles de Poura et de Boromo ; 

- au Sud par celles de Koper (Ioba) et de Niabouri (Sissili). 

La commune est accessible en toute saison par l’axe Ouaga-Bobo par un virage à gauche 

au PK 150 au point appelé « carrefour-Poura » en empruntant la Route Régionale (RR) 11. Sur le 

plan de l’organisation administrative, la commune compte vingt-cinq (25) villages administratifs 

dont Fara est le chef-lieu. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            169 
 

La carte ci-dessous indique la localisation des communes. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            170 
 

2.2. Du concept de Bàà-sé, 

 Le mot « Bàà-sé, » en langue Bwamu3 est composé de deux termes ‘’ « Bàà’ » ou Bàà-rô selon 

le dialecte : qui signifie Homme (homme et femme) et de « sé » : qui désigne les forces, pouvoirs, 

aptitudes, capacités physiques et mentales mais aussi faiblesses, défauts, tares, etc. Cependant, dans 

le cadre du présent article, nous n’en avons pas rencontrés des Bàà-sé qui évoquent les défauts lors 

de nos entretiens.  

Le ‘’ Bàà-sé,’’ se définit comme forces, pouvoirs, aptitudes, capacités mais aussi faiblesses, 

limites et les tares d’un Homme, (masculin ou féminin) d’un animal (cheval, lion, éléphant, l’hyène, 

lièvre, caméléon…), d’un oiseau (pintade, vautour, aigle…) ou d’une chose (fétiche, un arbre, 

cailloux …).  

Dans la conception Bwaba de la nature de l’être humain, celui-ci, peut s’incarner dans un 

animal, un oiseau ou une chose. C’est pourquoi, certains ’ Bàà-sé, font référence d’une part à 

l’histoire de la famille en lien avec les animaux, les oiseaux ou les choses en question ou en 

comparaison avec l’animal, l’oiseau ou l’objet. Autrement dit, si, une famille a eu un lien dans 

l’histoire avec un éléphant ou un lion, en chantant le Bàà-sé, les griots évoqueront l’éléphant ou le 

lion. D’autres Bàà-sé se réfèrent aux comportements, forces, pouvoirs, aptitudes, capacités 

physiques et mentales des animaux ou des choses. Par exemple, on pourra qualifier un homme fort 

et redoutable de lion, de panthère, d’éléphant, de vautour, d’aigle, de tamarinier….  

Pour C. Devineau (2019 : 78), l’expression Bwa Basse : « frapper les louanges de quelqu’un » est 

souvent utilisée pour désigner à la fois le chant et son accompagnement instrumental. Les Bàà-sé 

sont donc des chansons très imagées accompagnées de la musique du balafon et de tam-tam. Les 

griots maîtres de la parole, compositeurs et chanteurs à la fois, dépositaires de l’histoire des 

individus, des familles, des lignages, des clans et des villages ont pour rôle d’honorer le Bwani4 par 

le chant du Bàà-sé lorsque les circonstances s’imposent. A ce titre, le Bàà-sé est un chant d’honneur  

Pour Drissa Bognini, griot de caste que nous avons rencontré lors des entretiens : « les Bàà-

sé, sont des paroles transformées en chansons qui rappellent l’histoire de la famille, la gloire de la famille, des individus. 

Lorsqu’on tape le Bàà-sé d’une famille ou d’un individu, ceux ou celui à qui le Bàà-sé, est adressé devient comme 

un fou et est capable de tout, mais, dans le sens de son honneur ».  

 
3 À notre entendement, le Bwamu est la langue parlée des Bwaba. Toutefois, selon les circonstances et le contexte, ce 

mot désigne aussi le territoire où vivent les communautés Bwaba.  

4 Pour C. Devineau (2019 : 78), le  Bwani mot de la langue des Bwaba désigne le cultivateur ou le noble. Pour notre 
part ce terme désigne tout Bwaba (homme et femme) qu’il soit cultivateur noble, forgeron ou griot. C’est le singulier 
de Bwaba 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            171 
 

En ce qui nous concerne, le Bàà-sé, est une chanson accompagnée ou non d’instruments de 

musiques (Tam- Tam, balafon) qui, lorsqu’elle est chantée par les griots ou non, produit une 

sensation, une vive émotion au sein des individus formant la communauté Bwaba. Les Bàà-sé sont 

des paroles dites le plus souvent sous forme de proverbes pour exprimer une vérité, une vision, 

une conduite. L’accompagnement d’instruments de musique donnent plus de vivacité aux Bàà-sé.     

2. 3 Typologies des Bàà-sé 

Selon nos entretiens, on distingue deux principaux types de Bàà-sé : le grand Bàà-sé, ou Bàà-

sé Béni5 que l’on appelle Bàà-sé de famille et le Bàà-sé, individualisé qui porte la marque d’un individu. 

A côté de ses deux types de Bàà-sé cohabite un troisième que l’on appelle Bàà-sé de lignage ou de 

clan. Ce dernier se confond souvent au Bàà-sé de famille lorsque, celle-ci ne comporte pas de lignage 

ou de clan ou encore lorsque les clans ou les lignages qui composent la famille n'en disposent pas.  

Dans ce cas, le grand Bàà-sé, ou Bàà-sé Béni s’adresse à toute la famille, le lignage ou à tout le clan. 

Ce type de Bàà-sé, est commun aux membres d’une famille vivant dans des villages différents 

mais ayant un ancêtre commun. Sa frontière est celle familiale et non géographique. Autrement dit, 

si les membres d’une même famille ou lignage se retrouvent dans dix villages différents, ils 

répondent tous du même grand Bàà-sé . Toutefois lorsque la famille regroupe plusieurs lignages, 

chacun des lignages peut posséder son Bàà-sé que l’on appelle Bàà-sé de lignage qui serait diffèrent 

du grand Bàà-sé de famille. « Chez nous, chaque famille a son Bàà-sé. Si votre famille se trouve dans plusieurs 

villages, c’est le même Bàà-sé familial pour tout le monde », a dit Hinsi Fankani du village de Tôn.  

Pour Yima Bonzi un enquêté du village de Poura : « le grand Bàà-sé est unique pour une 

famille.  Lorsque vous entendez taper un Bàà-sé de famille, vous repérez la famille que le griot est entrain de louer ». 

Ainsi, une famille n’a pas plusieurs Bàà-sé.  

Le grand Bàà-sé relève dans certains cas, les hauts faits de la famille, son histoire ou une 

situation vécue par la famille. Chaque famille Bwaba a donc un Bàà-sé, qui rappelle les ancêtres, leur 

passé glorieux ou non ou encore la tristesse familiale.  Il est unique pour la famille. C’est-à-dire une 

famille ne possède pas plusieurs Bàà-sé. A ce titre, le Bàà-sé familial est l’identité de la famille et sert 

de référent à l’ensemble des membres de la famille. Dans la commune de Poura et Fara plusieurs 

familles ne disposent pas du même Bàà-sé. Il est donc unique.  

 
5 Ce terme en Bwamu renvoi au mot grand 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            172 
 

Quant au Bàà-sé individualisé, il est chanté à l’adresse d’une personne. C’est une chanson 

qu’un individu choisi ou non et qui exprime un certain nombre d’idées, d’émotions, de désirs et qui 

caractérisent le plus souvent sa philosophie de la vie.  

Selon A.-L. Bourget cité par C. Devineau (2019 : 79) ; chaque personne, dès son enfance, 

se voit attribuer une louange, appelée Bàà-sé. Ce Bàà-sé, individualisé tant dans les paroles des chants 

que dans l’accompagnement instrumental, permet d’identifier la personne au sein des différentes 

familles qui composent le village ainsi que dans sa généalogie. Les Bàà-sé individualisés sont donnés 

lors des travaux champêtres, les funérailles. Certains sont hérités d’un parent défunt (père, grand 

père ou arrière-grand-père).  

A.-L. Bourget (2013) indique que le Bàà-sé individuel est unique pour chaque personne dans 

un village ou au sein d’une famille. Cependant au cours de nos entretiens, il est ressorti, qu’a l’image 

d’un prénom qui est porté par plus d’une personne de familles différentes ou de la même famille, 

plusieurs personnes peuvent avoir le même Bàà-sé individuel. Toutefois, les enquêtés expliquent 

que c’est pour des raisons sociales et aussi dans le souci de préserver la cohésion sociale en évitant 

des rivalités internes et des conflits que dans certains villages des communes de Poura et Fara, il 

est déconseillé à plus d’une personne de choisir le même Bàà-sé. En effet, le chant de Bàà-sé s’exécute 

dans plusieurs circonstances de la vie : lors des travaux agraires, pendant les rites funéraires (cas 

décès ou de grandes funérailles) et à l’occasion de certaines cérémonies de réjouissances populaires 

(fêtes de nouvel an, fêtes organisées par la jeunesse...), si plusieurs personnes portent le même Bàà-

sé, on assistera à des démonstrations de forces lors des louanges (du chant de Bàà-sé) entre les 

homonymes. Ce qui crée souvent des tensions sociales.   

Aussi, A.-L. Bourget (2013 : 40) explique que les Bàà-sé, sont des chants de louange dédiés 

en propre à des individus et les sénké ou koni (selon les dialectes) sont des devises musicales 

réservées à des familles ou à des quartiers. En ce qui nous concerne, nos entretiens révèlent que les 

Bàà-sé sont dédiés aussi bien aux familles qu’aux individus. « En chantant le Bàà-sé de quelqu’un lorsque 

que le griot te dit des termes susceptibles de te mettre en valeur ont dit que le griot est entrain de Sénka fô6. Le senkê 

ce sont des louanges faites à l’endroit de quelqu’un » nous a confié Coulibaly Sanzie. On peut donc dire 

que c’est du chant du Bàà-sé découlent les senkè ou louanges 

 Bognini Kamiyani quant à elle, nous confie que : « il n’y a pas de différence entre le Bàà-sé et le 

sénké car on ne peut pas chanter ton Bàà-sé individuel ou familial sans te sénka (louer).  Les Bàà-sé sont aussi les 

sénkè. Quand le griot veut t’honorer, il va chanter le Bàà-sé de ta famille ainsi que celui de tes origines maternelles 

 
6 Mot en langue local Bwaba qui signifie te louer 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            173 
 

et paternelles. Autrement dit il va chanter le Bàà-sé de tes oncles maternels, la famille de ta grande mère maternelle 

ou paternelle… ».  De ce qui précède, on peut dire que dans la pratique, les deux termes sont 

indissociables et permettent de désigner l’individu et sa famille d’appartenance ou son clan.  Les 

Bàà-sé expriment l’identité sociale et culturelle d’un individu, d’un lignage, d’un clan ou d’une 

famille. A l’image de l’hymne national d’un pays, le Bàà-sé est l’hymne de la famille, du lignage, du 

clan ou de l’individu chez les Bwaba. 

Quant à l’octrois des Bàà-sé de famille, de nos entretiens, il est ressorti que ces Bàà-sé, ont 

un lien dans la plupart des cas avec l’histoire de la famille. Leur contenu et leur sens, sont toujours 

pour la plupart rattachés à des circonstances.  

2-4- Présentation du corpus collecté  

Pour comprendre le sens et l’importance des Bàà-sé, nous avons recueilli un certain nombre 

de Bàà-sé auprès des personnes ressources de l’échantillon de l’étude, lesquelles informations 

permettront de juger de l’apport de ce patrimoine oral au développement intégral. Dans le cadre 

de cet article, un corpus de trois (03) Bàà-sé de famille et quatre (04) Bàà-sé à titre individuel a été 

retenu et servira de Base d’analyse sociologique de la contribution de ce savoir-parler local au 

développement intégral. Ce sont :  

- Le Bàà-sé de la famille Bonzi à Poura 

Yaaro-moû maa dî kanmaa ! fô ûn sà a lôhbé ! ûn mà a dit yarôo-moû ! 
 « L’on ne peut pas faire le malin dans la pauvreté. Pour faire le malin, il faudrait travailler dure 
pour avoir les moyens de le faire ».   

- Le Bàà-sé de la famille BOGNINI de Poura.  

Ségué gnâgnâni ban ségué bê wéé diioo Sama lé naa wéén maa youri ! lôo sama léé moû wéréén youurii sîînn lôh ! 
Sâama weé vaaka yêyêê ! ahôo zankôrô daahôo vaiinîî ! moû houmou naawé bayann ! saanba lhé sôomba hûuni 
kaya!   
« Le grand phacochère demande à l’éléphant que c’est vers quel côté du fleuve la traversée est 
difficile. L’éléphant lui répond qu’il n'y a pas un endroit du fleuve dont la traversée est difficile. 
L’éléphant marche doucement. C’est la potasse qui élimine l’aigreur de l’oseille. Si l’homme pouvait 
rivaliser avec la mort, on allait demander à la famille Sôombaa de s’exiler ». 

- Le Bàà-sé de la famille FANKANI à Tôn 

Naamouni tiaa wahounn à kookoo maa tiahoo kaa kooko tiaahoo saan foolé haara  
« Si l’hyène prend une voie, le bouc ne doit pas emprunter cette voie.  Si le bouc emprunte cette 
voie il verra son cou cassé ».  
 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            174 
 

- le Bàà-sé individuel de Bognini Lombo de Namiinkoui7 

 Lombo wansien héré hé boûn naan ôh wéh dîîmi pêrêmou !  
« Les fétiches de Lombo sont très puissants, c’est pourquoi il fait tout ce qu’il veut sans être inquiété 
par qui que ce soit ». 

- Le Bàà-sé de Bonzi Yiima   

Kâa bâa mâa loûnlôura boûntoûnh ! kâahoûn yîê hanténté wéh ! kâa haan mâa mâan khésséh ! haan dîireînna âa 
sîin hûnn foûnnkânhoû 
« Si un homme ne veut pas se courber, il ne peut pas avoir une bonne femme. Si une femme ne 
veut pas tisser le coton se sont des haillons qu’elle utilisera pour couvrir sa nudité ».   

- Le Bàà-sé de Domboue Dofini à Karaba de Fara 

 Daan vaa kéro, boohan daa baa soumbêni soossan. Kaalaahoo maana wannhou ; hoo kounkounni lé !  
« Le grand cultivateur fou a tellement eu le petit mil que malgré la mobilisation des ânes du village 
pour le ramassage, ils n’ont pas pu tout ramasser. Quand le grand cultivateur prend la route des 
champs, on le remarque à travers la poussière qu’il soulève ». 

- Le Bàà-sé de Bayé Gninlé de Ton 

Kaaloo sée san gnoûmoû ka looho iissé saan gnoûmoû  
« Si le village est bien c’est toi. Si le village n’est pas bien c’est toujours toi ».  

2-5- Analyse et interprétation des résultats 

Dans cette partie, l’on procédera à un examen des contenus des Bàà-sé. Pour se faire un 
rappel du contenu servira de base à cette analyse et interprétation des résultats.  

-le Bàà-sé de la famille Bonzi à Poura. : Yaaro-moû maa dî kanmaa ! fô ûn saa lôhbé ! ûn maa dit yarôo-
moû ! 
« L’on ne peut pas faire le malin dans la pauvreté. Pour faire le malin, il faudrait travailler dure pour 
avoir les moyens de le faire ».   

Ce Bàà-sé, exprime la vision que cette famille se fait de la vie. Un monde ou le succès se 

repose sur le travail. D’où le Bàà-sé, « Yaaro-moû maa dî kanmaa ! fô ûn saa lôhbé ! ûn maa dit yarôo-moû », 

autrement dit, il n’y a rien qui puisse permettre à une personne de se réaliser sans le travail. La 

famille Bonzi fait donc du travail la clé de toute réussite sociale. C’est un Bàà-sé qui invite la jeunesse 

dans son ensemble à l’abnégation au travail.  Le travail permet à l’homme de se détourner de 

certains vices comme l’oisiveté. L’abnégation au travail est une valeur fondamentale pour amorcer 

un développement économique. 

- Le Bàà-sé de la famille BOGNINI de Poura.  

Ségué gnâgnâni ban ségué bê wéé diioo Sama lé naa wéén maa youri ! lôo sama léé moû wéréén youurii sîînn lôh ! 
Sâama weé vaaka yêyêê ! ahôo zankôrô daahôo vaiinîî ! moû houmou naawé bayann ! saanba lhé sôomba hûuni 
kaya !   

 
7 Namiinkoui est le nom de la famille étant donné que plusieurs personnes portent le prénom Lombo qui est un nom 

de fétiche  



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            175 
 

« Le grand phacochère demande à l’éléphant que c’est vers quel côté du fleuve la traversée est 
difficile. L’éléphant lui répond qu’il n'y a pas un endroit du fleuve dont la traversée est difficile. 
L’éléphant marche doucement. La potasse tue l’aigreur de l’oseille. Si l’homme pouvait rivaliser 
avec la mort, on allait demander à la famille Sôomba de s’exiler ».  

Dans le Bàà-sé, l’éléphant mis en exergue, incarne l’admiration, le courage et la force. Il est 

donc l’expression d’une assurance totale. Cette assurance se distingue par sa démarche lente et sa 

forme imposante. Il laisse des traces partout sur son passage d’où le terme : « saama wée vaka yèyê » 

qui signifie que l’éléphant marche doucement. C’est un animal qui n’a pas peur de quoi que ce soit. 

C’est dans ce sens que ce passage trouve tout son sens : « « Ségué gnâgnâni ban ségué bê wéé diioo Sama 

lé naa wéén maa youri ! lôo sama léé moû wéréén youurii sîînn lôh ! » qui signifie : « Le grand phacochère 

demande à l’éléphant que c’est vers quel côté du fleuve la traversée est difficile. L’éléphant lui 

répond qu’il n'y a pas un endroit du fleuve dont la traversée est difficile ». Bien que le phacochère 

soit un animal proche de l’eau, l’éléphant a le mérite de dire qu’il n’a peur de quoi que ce soit, tout 

passage du fleuve est autorisé et sans danger.  La puissance du pachyderme se traduit par cette 

phrase « ahôo zankôrô daahôo vaiinîî » « qui veut dire que la potasse tue l’aigreur de l’oseille. ». Dans 

le Bàà-sé de cette famille on retrouve également le mot « exile » et « mort » moû houmou naawé bayann ! 

saanba lhé sôomba hûuni kaya ! Qui signifie que si on pouvait rivaliser avec la mort, on allait demander 

à la famille Dakuo de s’exiler. Autrement dit, face à l’adversité et la mort, l’exile n’est pas la solution. 

Etant donné que la mort existe partout et nul ne pourra échapper, il faut être résiliant et affronter. 

Au cours de nos entretiens, il est ressorti que les ancêtres de cette famille ont participé à la 

révolte Bwa de 1915-1916 qui les avait opposés aux colons blancs dans le village Bona. Elle s’y était 

installée plus précisément dans le village de Moamina à deux kilomètres du village de Bona avant 

de se retrouver dans la zone de Poura pour des raisons de commerce. Malgré les violentes 

répressions et les nombreuses pertes en vie humaine dont elle a subi à cette époque, ils ont su 

s’armer de courage et ont continué la guerre.  C’est en hommage à ces vaillants combattants de la 

famille à l’époque et aussi dans le souci de rappeler la mémoire historique que ce Bàà-sé est chanté. 

On compare le courage de la famille à celui de l’éléphant. N : Boni (1962 : 223) décrit cette révolte 

en ces terme : « l’’implantation de l’autorité française ne s’est pas faite sans heurts et les velléités de résistances 

allèrent, en pays bwa, jusqu’à une révolte armée : l’insurrection de 1916, illustre le refus de toute autorité étrangère, 

l’esprit d’indépendance des Bwaba. La reprise en main fut un événement de grande importance pour l’affirmation de 

l’identité et de l’unité de la société bwa, « alors les Anciens jurèrent qu’au grand jamais la profanation de la terre 

des Ancêtres ne les trouverait ou ne les laisserait vivants. Plutôt Humu-la-Mort que Wobamu-

l’esclavage ».  L’auteur explique que depuis la révolte de 1916, tout homme, chez les Bwaba est 

considéré comme un guerrier. Dans ce sens, tout homme valide doit participer à la défense de sa 

patrie. « Tous les hommes valides avaient alors été mobilisés et avaient combattu pour défendre leur territoire. ». 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            176 
 

Le message que délivre ce Bàà-sé reste toujours d’actualité. Il invite à défendre la mère patrie 

quelles que soient les circonstances. Dans le contexte sécuritaire actuel du Burkina, seule la 

résilience et le courage à défendre les couleurs nationales peuvent nous permettre de vaincre la 

crise sécuritaire que vie le pays depuis près d’une décennie. La paix et la sécurité constituent les 

fondements du développement.  

- Le Bàà-sé de la famille Fankani à Tôn  

Naamouni tiaa wahounn à kookoo maa tiahoo kaa kooko tiaahoo saan foolé haara qui signifie que : 

« si l’hyène prend une voie, le bouc ne doit pas emprunter cette voie.  Si le bouc emprunte cette 

voie il verra son cou cassé », renvoie au danger que court les faibles par rapport aux prédateurs plus 

forts. L’hyène est un carnivore dangereux pour certains animaux comme le bouc qui constitue une 

proie. Cette famille à travers ce Bàà-sé montre sa suprématie sur les autres familles du village et des 

villages environnants. Elle montre également qu’elle n’épargnera quiconque se mettra au travers de 

son passage. Ce Bàà-sé nous invite à la prudence et à bien nous conduire dans la société. Pour vivre 

longtemps, il faut éviter les milieux dangereux et bien choisir ses lieux de fréquentation. C’est le 

savoir-vivre social, un fondement de la cohésion sociale qui est mis en exergue.  

Quant aux individuels, celui de de M. Lombo : Lombo wansien héré hé boûn naan ôh wéh dîîmi 

pêrêmou ! qui signifie : « les fétiches de Lombo sont très puissants, c’est pourquoi il fait tout ce qu’il 

veut sans être inquiété par qui que ce soit ». Ce Bàà-sé évoque la puissance des fétiches de M. 

Lombo. Selon l’histoire, c’est lors des funérailles qu’une bagarre s’est éclatée entre Lombo et son 

rival. Celui-ci a saisi le bras de son rival. Ce dernier en voulant retirer sa main s’est vu la peau 

déchirée. Les griots ont donc assimilé cela à la puissance de ses fétiches qui arrachent la peau des 

humains. Les Bwaba, en dépit de la présence des religions révélées comme le christianisme et l’islam 

croient dans leur grande majorité à la religion traditionnelle c’est-à-dire, le culte des ancêtres. Les 

fétiches assurent donc la protection des êtres humains. Si les fétiches sont puissants il n’y a aucune 

crainte. Dans le contexte actuel ou l’insécurité est grandissante, les hommes ont besoin sur le plan 

mental et psychologique d’une préparation et d’une assurance et aussi de la protection pour 

combattre sur les champs de bataille. La force des fétiches favorise cette préparation morale et 

mentale indispensable à la lutte contre la crise sécuritaire que traverse le Burkina Faso.   

Celui de M Bonzi Yiima, : Kâa bâa mâa loûnlôura boûntoûnh ! kâahoûn yîê hanténté wéh ! kâa haan 

mâa mâan khésséh ! haan dîireînna âa sîin hûnn foûnnkânhoû : « Si un homme ne veut pas se courber, il 

ne peut pas avoir une bonne femme. Si une femme ne veut pas tisser le coton se sont des haillons 

qu’elle utilisera pour couvrir sa nudité ».   



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            177 
 

Ce Bàà-sé, est une invite à plus d’abnégation au travail. Pour son auteur, le travail est la 

condition indispensable pour la réussite sociale. En effet, les Bawaba sont un peuple d’agriculteurs. 

Ainsi, le mot « courber » renvoie au labour, au travail de la terre qui est toujours le propre des 

hommes. Quant aux femmes Bwaba, leur rôle c’est de filer le coton qui est vendu aux griots pour 

le tissage des pagnes. Sans fils, il n’y a de pagne pour couvrir la nudité, tout comme sans labour, il 

n’y a pas récolte. Le travail de la terre et le tissage sont des métiers qui rapportent économiquement 

à la communauté Bwaba. De nos jours, nul ne doute de l’apport combien important de l’agriculture 

dans le développement économique du Burkina Faso. Inciter la population au travail en tenant 

compte du genre, contribue au développement économique du pays.  

- Le Bàà-sé, de Domboue Dofini à KARABA de Fara  

Daan vaa kéro, boohan daa baa soumbêni soossan. Kaalaahoo maana wannhou ; hoo kounkounni lé !  « Le grand 

cultivateur fou a tellement eu le petit mil que malgré la mobilisation des ânes du village pour le 

ramassage, ils n’ont pas pu tout ramasser. Quand le grand cultivateur prend la route on le remarque 

à travers la poussière qu’il soulève ». 

Ce Bàà-sé, rejoint celui de M Bonzi Yiima et fait l’éloge du cultivateur. En faisant l’éloge 

du grand cultivateur on invite implicitement la population à aimer le travail de la terre et à faire 

comme lui. L’abondance des récoltes fait la fierté du Bwaba. Aussi, ce Bàà-sé, montre l’importance 

que la société Bwaba accorde au travail de façon générale et celui de la terre en particulier.  Le 

Burkina Faso est un pays à vocation agricole. L’agriculture occupe une place de choix dans 

l’économie du pays et constitue la première source de revenue des populations. Encourager la 

population à la production agricole massive contribue au développement économique.   

- Le Bàà-sé deBayé Gninlé de Toné 

Kaa looho sée san gnoûmoû kaa looho iissé saan gnoûmoû « Si le village est bien c’est toi. Si le village n’est 

pas bien c’est toujours toi ». Ici, on invite à l’union sacrée de tous les fils et filles du village en 

accordant de la place à chaque personne qui compose la société. Accorder donc l’importance à 

chacun à l’échelle du village, de la commune et sur le plan national est fondamental pour l’union et 

la cohésion. Chez les Bwaba tout comme chez les autres peuples du Burkina Faso, l’union sacrée 

de la famille, du village est une condition indispensable pour le développement. C’est ensemble 

qu’on bâtit une cité prospère. Aucun développement intégral ne peut s’opérer sans l’union et la 

cohésion sociale des fils et filles du village ou de la nation entière. Pour que cette union et cette 

cohésion sociale soient réelles et vécues, il faut que chaque personne ait de la considération envers 

l’autre, aussi petite soit-elle.  

 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            178 
 

Nous venons de passer au crible le concept de Bàà-sé, les différents types de Bàà-sé, la 

présentation du corpus collecté, l’analyse et l’interprétation. Cependant que pouvons-nous retenir ?  

3- Discussion 

Les résultats de la recherche ont permis de savoir que les messages qui sont véhiculés par 

les Bàà-sé ont un contenu social riche et diversifié qui favorise le développement intégral. 

En effet, le contenu des Bàà-sé enseigne des valeurs morales qui portent sur le social et les 

faits de société. Par exemple les Bàà-sé enseignent de privilégier la vie communautaire au détriment 

de l’individualisme, c’est bien là une invite à l’union, à la cohésion sociale.  

Les valeurs d’humilité, de politesse de courage, d’endurance, le respect d’autrui, l’abnégation 

au travail, le pardon et la tolérance, le travail bien fait, l’effort et l’esprit du sacrifice y sont 

enseignées. C. Devineau (2016 : 17) soutient que bien se comporter, c’est agir en appliquant les 

codes de conduite perçus comme corrects et bénéfiques par la communauté. Au premier rang de 

ces codes Bwaba se place, l’honneur, la dignité et l’abnégation au travail. La valeur accordée l’ardeur 

au travail et à l’intégrité est très grande. Ces valeurs sont enseignées par les Bàà-sé. 

Le contenu de certains Bàà-sé font référence au travail de la terre. Cela s’explique par le fait 

que les Bwaba sont dans leur majorité de grands agriculteurs. L’agriculture est la première activité 

économique chez les Bwaba. A. L. Bourget (2013 : 187) soutient que pour la société paysanne Bwa, 

le travail de la terre est, par excellence, l’activité privilégiée, la plus noble à laquelle un homme puisse 

se livrer, celle à laquelle, à tous les moments de sa vie, se mesureront son prestige social et son 

honneur. Nulle renommée véritable pour celui qui n’a pas fait montre de ses qualités de cultivateurs. 

En outre le même auteur soutient que dans la société Bwa, comme dans la majorité des sociétés 

des savanes ouest-africaines, l’agriculture assure, dans le cadre d’une économie d’autosubsistance, 

la production de 70 à 80% des biens de consommation. Il ajoute que dans les villages où il a mené 

ses enquêtes se situent dans une zone privilégiée de cultures céréalières (maïs, mil, sorgho, etc.) et 

de culture de rente, dont principalement le coton. C’est le cas également dans notre zone d’étude. 

C’est pourquoi, beaucoup de Bàà-sé sont essentiellement consacrées au travail notamment celui de 

la terre.  

Le Bàà-sé est une identité familiale et individuelle. Quand on écoute un chant de Bàà-sé, on 

identifie aisément le lignage ou la famille de celui dont on chante son Bàà-sé. A travers le chant, le 

griot, transmet un message plein de valeurs qui touchent non seulement à l’identité individuelle 

mais aussi à celle de la famille, du lignage ou du clan. Dans ce cas, on met en jeux non seulement 

l’honneur individuel mais aussi familial. Le Bwaba tient beaucoup à son honneur et à sa dignité. Ce 

qui influence le comportement des individus en les invitant à ne pas souiller l’honneur de la famille. 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            179 
 

C. Devineau (2016 :15) soutient que la dignité et la réputation de la personne se forgent dans la 

perception que d’autres ont d’elle. C’est en ce sens que la notion d’honneur est liée à celle de respect. 

Plus une personne inspire de respect, et donc, il est l’objet de manifestations de ce respect par 

autrui, plus son honneur sera grand. Mieux une personne se comportera, plus elle sera respectée et 

plus son honneur grandira etc. Les valeurs d’intégrité, de probité, de dignité sont celles rattachées 

à l’honneur. Or, une communauté qui développe ses valeurs, est une communauté qui est en phase 

avec les valeurs indispensables pour le développement.  

Les Bàà-sé favorisent la construction de la personnalité par l’assimilation des valeurs 

suscitées. Ils remplissent donc une fonction de construction de la personnalité. A ce titre, et au 

regard de la dynamique sociale marquée par la modernisation à tous les niveaux de la société 

burkinabé, le besoin de développement et de la lutte contre la crise sécuritaire, il est important de 

se réapproprier les Bàà-sé pour une meilleure éducation de la jeunesse.  Les contenus des Bàà-sé 

doivent donc être enseigné afin de forger une conscience collective. Parlant de conscience, J. Ki-

Zerbo (2003 : 185-186) affirme qu’:  

« Elle doit être cultivée, semée, arrosée, car elle touche à l’éthique, à l’esthétique et au 
ludique (…)  C’est une valeur, c’est une entité qu’on ne peut pas traduire dans une 
équation à découvrir dans un laboratoire ! Elle contient une force invincible, parce qu’elle 
revient toujours à la surface, alors même qu’on croit qu’il n’y a plus que la mort, la 
destruction totale, l’annihilation, la néantisation (…) la conscience est le guide qui 
gouverne le foyer incandescent de l’esprit humain. La conscience c’est la responsabilité » 

Selon l’auteur, c’est cette conscience qui nous distingue des animaux par conséquence, toute 

l’humanité en a besoin pour faire face aux défis actuels qui s’imposent.  

En outre les chants de Bàà-sé, véhiculent des messages qui favorisent la cohésion sociale, 

condition nécessaire pour la réussite des projets communs que les populations viendraient à mettre 

en œuvre. Cela se justifie par la simple raison que ces projets bénéficieront de la participation de 

tous.  

Aussi, le Bàà-sé favorise l’intégration des populations par la mobilisation des masses. Sa 

manifestation regroupe en plus des membres du clan, toutes les familles alliées à travers les neveux 

et leurs descendants. C’est dans ce sens que lorsque les griots chantent le Bàà-sé d’une personne, ils 

font toujours référence à la famille, au lignage. Les Bàà-sé facilitent l’établissement de relations entre 

les personnes à l’occasion de leur célébration en mobilisant un monde important. C’est bien là, le 

fondement de la cohésion sociale.  

Evoquant le rôle stimulateur des masses paysannes par le Bàà-sé, A. L. Bourget (2013 : 189), 

soutient que, dans la sphère très concrète des travaux collectifs (telles que les « cultures des filles » 

ou encore des activités communautaires exercées par les membres d’une même classe d’âge par 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            180 
 

exemple), la musique est utilisée non seulement pour coordonner les gestes, mais aussi pour aider 

à surmonter la fatigue en permettant de travailler dans une atmosphère joyeuse.  

Au regard de la richesse des valeurs morales et sociales qui sont véhiculées par les Bàà-sé, 

on peut dire que les Bàà-sé sont des outils endogènes sur lesquelles le peuple burkinabé peut fonder 

l’avenir de la nation en matière de développement. C’est dans ce sens que la politique culturelle du 

Burkina-Faso (Ministère de la culture, 2005 : 6) stipule que : « Conscient qu’aucun développement durable 

n’est possible sans un ancrage culturel approprié, le peuple burkinabé entend l’avenir de la Nation sur valeurs et les 

réalités endogènes » tire ses fondements et tout son sens. 

Conclusion 

Initiée pour porter une analyse sociologique de l’apport du Bàà-sé au développement intégral 

des communautés Bwaba en particulier et du Burkina en général. Cette étude est partie de 

l’hypothèse selon laquelle, les Bàà-sé véhiculent des principes et des valeurs moraux qui favorisent 

le développement intégral. A partir des entretiens semi-directifs réalisés sur le terrain grâce à la 

méthode qualitative, l’analyse nous a permis de retenir deux différents types de Bàà-sé, qui sont : le 

Bàà-sé individuel et le grand Bàà-sé ou Bàà-sé de famille. Ses Bàà-sé sont chantés pendant les travaux 

champêtre, lors des funérailles et des cérémonies festives. 

Quant à la contribution du Bàà-sé au développement intégral, à partir de l’analyse du corpus 

collecté et retenu, il ressort que le contenu des Bàà-sé est riche en valeurs sociales qui sont 

fondamentales pour booster le développement économique social, politique et sécuritaire.  En effet 

leurs contenus enseignent le respect, la solidarité, le courage et l’abnégation au travail, le pardon et 

la tolérance. En outre ils encouragent l’humilité, la politesse et lutte contre l’égocentrisme, la dignité 

et l’intégrité. En tant que canal d’enseignements, les Bàà-sé favorisent la prise de conscience 

collective et individuel des populations. A ce titre, ils doivent être pris en considération dans le 

processus du développement intégral en raison de l’impact qu’ils ont sur la conscience humaine.   

 
  



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 165-181 

                                            181 
 

Références bibliographiques 

Ouvrages généraux  

BONI Nazi, 1962, Crépuscule des temps anciens : Chronique du Bwamu, Paris, Présence Africaine, 256 p. 

CALAME Griaule, 1965, Ethnologie et langage : la parole chez les Dogon, Paris, Gallimard, bibliothèque 
des Science Humaines, 589 p. 

KI-ZERBO Joseph., 2003, A quand l’Afrique ? Entretien avec Réné Holenstein, Editions de l’Aube 
Poche, France, 185-186p.  

Mémoires et Thèses 

BOURGET Anne-Laure, 2013, La parole voilée Musiques de louange chez les Bwaba du Burkina 
Faso, Thèse de doctorat, école doctorale, Sciences de l’Homme et de la Société, Université 
François-Rabelais tours, France, 525 p. 

DEVINEAU Camille, 2019, En présence des génies : musique, danse et joie rituelle dans la 
performance des Masques Blancs chez les Bwaba du Burkina Faso, Thèse de doctorat, Centre de 
Recherche en Ethnomusicologie, Université Paris Lumières, France, 243 p. 

Source électronique 

DEVINEAU Camille ,2016, « Bwϵni, un mot pour dire ce qu’implique être griot chez les 
Bwaba », Fondation Maison des sciences de l’homme, 190 avenue de France 75013 Paris, France 
http://www.fmsh.fr - FMSH-WP-2016-11 », Consulté le 16 mai 2024, 19 p. 

Lois et conventions 

Ministère de la Culture, des Arts et du Tourisme, 2005, « Politique culturelle du Burkina-Faso », 
Ouagadougou, Burkina-Faso, p6 

 
 


