
 

       

         Vol. 1, No. 1, avril 2025 
 



 

1 
 

ADMINISTRATION ET RÉDACTION 

Directeur de publication 

DANHO Yayo Vincent 

Maître de Conférences 

Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Secrétaire de la rédaction 

KOUAMÉ Arsène 

Web Master 

KOUAKOU Kouadio Sanguen 

Assistant, Ingénieur en informatique, Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Comité scientifique 

ALLOU Kouamé René, Professeur titulaire, Université Félix Houphouët-Boigny 

ASSI-KAUDJHIS Joseph Pierre, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

BA Idrissa, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop  

BAMBA Mamadou, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

BATCHANA Essohanam, Professeur titulaire, Université de Lomé  

CAMARA Moritié, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

COULIBALY Amara, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DEDOMON Claude, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

FAYE Ousseynou, Professeur titulaire, Université Cheick Anta Diop  

GOMA-THETHET Roval, Maître de conférences, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

GOMGNIMBOU Moustapha, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou 

KAMATE Banhouman André, Professeur titulaire, Université Félix Houphouët-Boigny 

Klaus van EICKELS, Professeur titulaire, Université Otto-Friedrich de Bamberg (Allemagne)  

KOUASSI Kouakou Siméon, Professeur titulaire, Université de San-Pedro   

LATTE Egue Jean-Michel, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

N’GUESSAN Mahomed Boubacar, Maître de conférences, Université Félix Houphouët-Boigny 

NGAMOUNTSIKA Edouard, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

NGUE Emmanuel, Maître de conférences, Université de Yaoundé I  

N'SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville  

SANGARE Abou, Professeur titulaire, Université Peleforo Gbon Coulibaly 



 

2 
 

SANGARE Souleymane, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

SARR Nissire Mouhamadou, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop 

Comité de rédaction 

ALLABA Djama Ignace, Maître de Conférences, Etudes Germaniques, Université Félix 

Houphouët-Boigny  

DJAMALA Kouadio Alexandre Histoire, Assistant, Université Alassane Ouattara 

EBA Axel Richard, Maître-Assistant, Lettres Modernes, Université Alassane Ouattara  

KONÉ Kpassigué Gilbert, Maître-Assistant, Histoire, Université Alassane Ouattara 

KOUAME N’Founoum Parfait Sidoine, Maître-Assistant, Histoire, Université Peleforo Gon 

Coulibaly (Côte d’Ivoire) 

KOUAMENAN Djro Bilestone Roméo, Maître-Assistant, Histoire, Université Alassane Ouattara  

KOUASSI Koffi Sylvain, Assistant, Lettres Modernes, Université Alassane Ouattara 

MAWA -Clémence, Chargée de cours, Université de Bamenda 

N’SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Marien N’gouabi de Brazzaville 

OULAI Jean-Claude, Professeur titulaire, Communication, Université Alassane Ouattara 

OZOUKOU Koudou François, Maître-Assistant, philosophie, Université Alassane Ouattara, 

Bouaké, Côte d’Ivoire 

Comité de lecture 

ALLABA Djama Ignace, Maître de conférences, Université Félix Houphouët-Boigny  

BA Idrissa, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop  

BRINDOUMI Atta Kouamé Jacob, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

CAMARA Moritié, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

COULIBALY Amara, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DEDE Jean Charles, Maître de conférences, Université Alassane Ouattara  

DEDOMON Claude, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DIARRASOUBA Bazoumana, Maître de conférences, Université Alassane Ouattara 

DJAMALA Kouadio Alexandre, Assistant, Université Alassane Ouattara 

EBA Axel Richard, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara  

FAYE Ousseynou, Professeur titulaire, Université  Cheick Anta Diop   

GOMA-THETHET Roval, Maître de conférences, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville  

GOMGNIMBOU Moustapha, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou  

KOUAME N’Founoum Parfait Sidoine, Maître-Assistant, Université Peleforo Gon Coulibaly  



 

3 
 

KOUASSI Koffi Sylvain, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara 

MAWA -Clémence, Chargée de cours, Université de Bamenda 

N’SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Marien N'Gouabi de Brazzaville 

N´GUESSAN Konan Parfait, Maître-Assistant, Histoire, Université Félix Houphouët-Boigny 

NGAMOUNTSIKA Edouard, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

NGUE Emmanuel, Maître de conférences, Université de Yaoundé I 

OZOUKOU Koudou François, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara, Bouaké 

SANOGO Lamine Mamadou, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou 

SARR Nissire Mouhamadou, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop 

POLITIQUE ÉDITORIALE 

Le Fromager est une revue internationale qui fournit une plateforme aux scientifiques et aux 

chercheurs du monde entier pour la diffusion des connaissances en sciences humaines et sociales 

et domaines connexes. Les articles publiés sont en accès libre et, donc, accessibles à toute personne. 

RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS 

Le Fromager n’accepte que des articles inédits et originaux en français ou en anglais. Les articles publiés 

n’engagent que leurs auteurs.  

Le manuscrit est remis à deux rapporteurs au moins, choisis en fonction de leur compétence dans la 

discipline. Le secrétariat de rédaction communique aux auteurs les observations formulées par le Comité 

de lecture ainsi qu’une copie du rapport, si cela est nécessaire. Dans le cas où la publication de l’article est 

acceptée avec révisions, l’auteur dispose alors d’un délai — d’autant plus long que l’article sera parvenu 

plus tôt au secrétariat pour remettre la version définitive de son texte.  

Les auteurs sont invités à respecter les délais qui leur seront communiqués, sous peine de voir la publication 

de leurs travaux repoussée au numéro suivant.  

1. Structure de l’article  

Pour un article qui est une contribution théorique et fondamentale : Titre, Prénom et Nom 

de l’auteur, Fonction, Grade, Institution d’attache, Adresse électronique, Résumé en Français 

[200 mots maximum], Mots clés [5 mots maximum] ; Titre en Anglais, Abstract, Keywords ; 

Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche méthodologique), Développement articulé, Conclusion, Bibliographie.   

Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : Titre, Prénom et Nom de l’auteur, 

Fonction, Grade, Institution d’attache, Adresse électronique, Résumé en Français [200 mots au 

plus], Mots clés [5 mots au plus] ; Titre en Anglais, Abstract, Keywords ; Introduction, 

Méthodologie, Résultats et Discussion, Conclusion, Bibliographie.  

2. Longueur de l’article  

Quelle que soit la nature de l’article, sa longueur maximale, incluant aussi bien le texte principal que 

les résumés, les notes et la documentation, doit être comprise entre 5000 et 8000 mots.  

3. Formats d’enregistrement et d’envoi  



 

4 
 

Tous les articles doivent nous parvenir obligatoirement en version numérique. 

Texte numérique (Word et PDF)  

3.1 Traitement de texte  

La saisie de l’article doit être effectuée avec traitement de texte Word, obligatoirement en police 

Garamond de taille 12, interligne simple (1).  

La mise en forme (changement de corps, de caractères, normalisation des titres, etc.) est réalisée 

par l’équipe éditoriale de la revue. Les césures manuelles, le soulignement, le retrait d’alinéa ou de 

tabulation pour les paragraphes sont proscrits. Une ligne sera sautée pour différencier les 

paragraphes.  

Pour la ponctuation, les normes sont les suivantes : un espace après (.) et (,) ; un espace avant et 

après (;), (:), (?), et (!). Les signes mathématiques (+, —, etc.) sont précédés et suivis d’un espace.  

L’utilisation des guillemets français (« ») doit être privilégiée. Les guillemets anglais (‘‘ ’’) ne doivent 

apparaître qu’à l’intérieur de citations déjà entre guillemets.  

Les chiffres incorporés dans le texte doivent être écrits en toutes lettres jusqu’au nombre cent.  
Au- delà, ils le seront sous forme de chiffres arabes (101, 102, 103…) 

Les siècles doivent être indiqués en chiffres romains (I, II, III, IV, X, XX). 

Les appels de note doivent se situer avant la ponctuation.  

3.2. Le texte imprimé  

Le texte comporte une marge de 2,5 cm sur les quatre bords. L’auteur peut faire apparaître 

directement les enrichissements typographiques ou avoir recours aux codes suivants : 1 trait : 

italiques 2 traits : capitales (majuscules) 1 trait ondulé : caractères gras. Le texte sera paginé.  

4. Pagination  

Le document est paginé de la page de titre aux références bibliographiques. Cette pagination sera 

continue sans bis, ter, etc.  

5. Références bibliographiques  

S’assurer que toutes les références bibliographiques indiquées dans le texte, et seulement celles-ci 

s’y trouvent. Elles doivent être présentées selon les normes suivantes :  

5.1. Bibliographie  

– Pour un ouvrage :  
PICLIN Michel, 2017, La notion de transcendance : son sens, son évolution, Paris, Armand Colin, 
548 p.  

– Pour un article de périodique :  

IGUE Ogunsola, 2010, « Une nouvelle génération de leaders en Afrique : quels enjeux ? », Revue 
internationale de politique de développement, vol. 1, No. 2, p. 119-138.  

– Pour un article dans un ouvrage :  

ZARADER Marlène, 1981, « Être et Transcendance Chez Heidegger », in Martin KAPPLER (dir.), 

Métaphysique et Morale, Paris, L´Harmattan, 300 p.  

– Pour une thèse :  
OLEH Kam, 2008, « Logiques paysannes, logiques des développeurs et stratégies participatives 
dans les projets de développements ; l’exemple du projet Bad-Ouest en Côte d’Ivoire », Thèse 
unique de doctorat, Institut d’Ethnologie, Université Cocody, Côte D’Ivoire.  

 

 



 

5 
 

5.2. Sources  

– Pour les sources écrites :  

Nom de la structure conservant le document (Centre d’archives), fonds, carton ou dossier, titre 

du document, année (exemple : GGAEF — 4 (1) D39 : Rapport annuel d’ensemble de la colonie 

du Gabon, en 1939.   

– Pour les sources orales :  

Nom(s) et prénom(s) de l’informateur, numéro d’ordre, date et lieu de l’entretien, sa qualité et sa 

profession, son âge et/ou sa date de naissance.  

6. Références et notes  

6.1. Appel de référence  

Dans le texte, l’appel à la référence bibliographique se fait suivant la méthode du premier élément 

et de la date, entre parenthèses. En d’autres termes, les références des ouvrages et des articles 

doivent être placées à l’intérieur du texte en indiquant, entre parenthèses, le nom de l’auteur 

précédé de l’abréviation de son prénom, l’année et/ou la (les) page(s) consulté(es), suivis de deux 

points. Exemple : (A. Koffi, 2012 : 54-55).  

Si plusieurs références existent dans la même année pour un même auteur, faire suivre la date de a, 

b, etc., tant dans l’appel que dans la bibliographie : (A. Koffi, 2012a).  

À partir de trois auteurs, faire suivre le premier auteur de et al. : (K. Arnaud et al. 2010). Quand il 

est fait appel à plusieurs références distinctes, on séparera les différentes références par un point-

virgule (;) : (E. Kedar, 1978, 1989 ; E. Zadi, 1990).  

6.2. Références aux sources  

Les références aux sources (orales ou imprimées) doivent être indiquées en note de bas de page 

selon une numérotation continue.  

6.3. Notes de bas de page  

Les explications ou autres développements explicitant le texte doivent être placés en notes de bas 

de page correspondante (sous la forme : 1, 2, 3, etc.). Ces notes infra-paginales doivent être 

exceptionnelles et aussi brèves que possible.  

6.4. Citations  

Le texte peut comporter des citations. Celles-ci doivent être mises en évidence à partir de lignes ; 

retrait gauche et droite en interligne simple, en italique et entre guillemets.  

– Les citations courtes (1, 2 ou 3 lignes) doivent être entre guillemets français à l’intérieur des 

paragraphes en police 12, interligne simple. 

– Les citations longues (4 lignes et plus) doivent être sans guillemets et hors texte, avec un retrait 

de 1 cm à gauche et interligne simple.  

– Les Crochets : Mettre entre crochets [] les lettres ou les mots ajoutés ou changés dans une 

citation, de même que les points de suspension indiquant la coupure d’un passage […].  

 7. Les documents non textuels  

7. 1 Illustrations  

L’ensemble des illustrations, y compris les photographies, doit impérativement accompagner la 

première expédition de l’article. En plus de chaque original, l’auteur fournira une copie aux 

dimensions souhaitées pour la publication : pleine page, demi-page, sur une colonne, etc. Au dos 

seront portés le nom du ou des auteurs, le numéro de la figure, l’indication du haut de l’illustration. 



 

6 
 

La justification maximale est de 120 mm de largeur sur 200 mm de hauteur pour une illustration 

pleine page. Les textes portés sur les illustrations seront en Garamond.  

7.2 Dessins originaux  
Ils seront soit tracés à l’encre de Chine, soit issus de traitement informatique imprimé dans 
de bonnes conditions. Dans ce dernier cas, on évitera les trames dessinées. Pour les objets 
lithiques, les croquis dits « schémas diacritiques » gagneront à être accompagnés des dessins 
traités en hachures valorisantes qui, eux, montrent la morphologie technique.  

7.3 Documents photographiques  

Les documents doivent être parfaitement nets, contrastés et être fournis sous forme de fichier 

numérique ; enregistrés pour « PC » (Photoshop ©/niveaux de gris 300 ppi ou bitmap 600 

ppi/Tiff/taille de publication dans Illustrator © ou tout autre logiciel de dessin 

vectoriel/EPS/textes vectorisés).  

 7.4 Tableaux  

La revue n’assure pas la composition des tableaux. Ils devront être remis sous forme de fichiers 

Acrobat © PDF (print/niveau de gris/taille de publication/300dpi) ou Illustrator © (EPS/niveau 

de gris/taille de publication/300dpi), respectant la justification et la mise en pages de la revue. 

Privilégier les fontes Garamond.  

7.5 Échelles  

Aussi souvent que possible, la représentation grandeur nature sera recherchée. Lorsque la 

réduction s’impose, l’auteur aura soin de prévoir une échelle de réduction constante pour une 

même catégorie de vestiges. Pour chaque carte ou plan, l’auteur donnera une échelle graphique, 

ainsi que la direction du Nord. Pour les objets dessinés ou photographiés, une échelle, si possible 

constante, accompagnera chaque pièce ou ensemble de pièces.  

7.6 Titres des illustrations, photos et tableaux  

Toutes les illustrations, toutes les photos et tous les tableaux doivent avoir des titres. Ces titres sont 

obligatoirement placés en dessous des illustrations, des photos ou des tableaux.  

7.7 Légendes   

L’auteur accordera un soin particulier à la qualité des légendes. Les illustrations, les photos, les 

tableaux et leurs légendes constituent souvent le premier contact du lecteur avec l’article. Les 

légendes doivent être placées en dessous des titres.  

7.8 Appels des illustrations, photos et tableaux  

Dans le texte, l’auteur doit obligatoirement indiquer l’appel aux illustrations, photos ou tableaux.  

Cet appel doit être en chiffres arabes : (fig. 1), (tabl. 2), (pl. 3 - fig. 4), etc.  

   

Site internet de LE FROMAGER : https://revuefromager.net/ 
  L’équipe éditoriale 

  

https://revuefromager.net/


 

7 
 

SOMMAIRE 

Zrihonon Linda Simone DAMENAN 
L’évolution de la pédérastie dans le monde romain dans l’Antiquité (-IV/XII)    8-20 

Anne Gwladys KOUASSI  
Les bordels médiévaux eu Europe Occidentale : organisation et sociabilité (XIVe-XVe siècles)
            21-37 
Sanodji Yonbel ABIATHAR, Djimrabei MBAINDO 
Évaluer les erreurs de forme et de fond dans une production écrite en français langue seconde. 
Comment arriver à une évaluation « objective » ?      38-49 

Gonguywou Florentin YOMI 
Côte d’ivoire : impact de la crise socio-économique sur le commerce des boissons alcoolisées 
(1889-1994)        50-66 

Huberson Bahi POAMÉ, Alphonse N’Goran BROU, Jean-Michel Egue LATTE 
L’occupation coloniale du pays néyo de 1890 à 1895      67-81 

Adama KAMARA, Kouadio Alexandre DJAMALA, Zogbé AMANI 
Quand ton chemin croise celui des Sofas de Samori. L’histoire des Wan de 1893 à 1898 82-99 

Clarisse N’Zi AHOU 
La femme faafouè dans la production et les échanges du kongodé dans la région de Bouaké de 
1850 à 1898                  100-119 

Gbocho Roseline N’DA 
Agir sans appui institutionnel : quelles stratégies sociales développées par les Organisations Non 
Gouvernementales (ONG) ?                120-134 

Ismaël Kouamé DONGO 
Les microfinances en Côte d’Ivoire de 1976 à 2023 : un mal nécessaire pour les petites et moyennes 
entreprises                            135-155 

Mamadou DIOMANDÉ 
Réflexion sur l’Islam et la démocratie en somalie (1990-2013)           156-164 

Mohamed Kémady BOGNINI, Patrice KOURAOGO 
Analyse sociologique de la contribution du savoir-parler local au développement intégral cas des 
Bàà-sé (louanges) chez les Bwaba                        165-181 

Penya KONÉ 
Le terrorisme : une approche différenciée à partir d’Axel Honneth et Micolas machiavel     182-199 

 

 

                                                                

 

 



  182 

Le terrorisme : 

une approche différenciée à partir d’Axel Honneth et Nicolas Machiavel 

Penya KONÉ 

Doctorant en philosophie politique et sociale 
Université Alassane Ouattara de Bouaké 

konepnya@gmail.com  

Résumé 

Le terrorisme représente l’un des principaux dangers qui menacent aujourd’hui la quiétude, la stabilité des 
États, la sécurité et la paix mondiale. Face à la brutalité dont il fait montre dans sa manifestation, la 
condamnation est si systématique que, la simple évocation du concept ne laisse aucune place à la réflexion 
et à l’analyse. Mais, une approche critique de ce phénomène semble indiquer que le terrorisme est loin 
d’être une violence creuse. Dès lors, qu’est-ce que le terrorisme ? Quelles sont ses causes ? Autrement dit, 
quelles sont les raisons qui poussent à cette forme de violence ? Par ailleurs, comment le réalisme 
machiavélien et le concept honnéthien de la reconnaissance peuvent-ils nous aider à résoudre la 
problématique du terrorisme ? Telle est la problématique au cœur de la présente réflexion qui vise au fond 
un triple objectif. D’abord, ce travail vise à distinguer le terrorisme des autres formes de violence, établir 
ensuite, les rapports de causalité entre le terrorisme et certains pratiques ou réalités sociales. Enfin, il 
entend proposer des pistes de solutions à la question du terrorisme à partir du réalisme machiavélien et le 
concept honnéthien de la reconnaissance, et ce, en faisant appel aux méthodes sociocritique et analytique.  

Mots-clés : Culture, États, Identité, Reconnaissance, Terrorisme.    

Abstract 

Terrorism represents one of the main dangers that threaten the tranquillity, the state stability, the security, 
and the global peace today. Faced with the brutality it displays in its manifestations, the condemnation is 
so systematic that the simple evocation of the concept leaves no room for reflection and analysis. 
However, a critical approach to this phenomenon seems to indicate that terrorism is far from being 
hollow violence. So, what is terrorism? What are its causes? In other words, what are the reasons that 
drive this form of violence? Moreover, how can the Machiavellian realism and the honnethian concept of 
recognition help us to resolve the problem of terrorism? This is the central issue of this reflection, which 
ultimately has a triple objective. This work aims in first to distinguish terrorism from other forms of 
violence and then to establish the causal relations between terrorism and the social practices or social 
realities. Finally, he intends to propose possible solutions to the question of terrorism based on 
Machiavellian realism and the honnethian concept of recognition, using the sociocritical and analytical 
methods. 

Keywords: Culture, Identity, Recognition, State, Terrorism 

 

  

mailto:konepnya@gmail.com


Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              183 
 

Introduction 

Une étude rigoureuse sur les questions de sécurité de notre ère ne peut s’effectuer sans 

prendre en compte l’épineuse question du terrorisme. En effet, en raison de son omniprésence 

dans notre quotidien et de la recrudescence de ce phénomène, il nous appartient de mener une 

réflexion en vue, non seulement, de comprendre, mais également, de proposer des pistes de 

solutions à cette situation qui, vraisemblablement, ne peut laisser personne indifférent. 

L’acharnement médiatique, les programmes de lutte contre le terrorisme, les discours 

politiques et les autres formes de propagandes sur le terrorisme ne laissent presque pas le choix à 

la société d’apprécier différemment ce fait, qui est présenté très souvent par la gravité de la 

violence qui l’accompagne. Autrement dit, lorsqu’on évoque le terrorisme, on met aussitôt en 

avant l’extrême violence qui en résulte, et se faisant, on tire des conclusions hâtives. Or, il serait 

judicieux d’interroger en direction des raisons fondamentales qui poussent des individus à agir 

ainsi car, tout acte humain est toujours motivé, et l’agir terroriste n’échapperait pas à ce principe. 

Chercher à comprendre objectivement le terrorisme loin des clichés sous lesquels il a été 

toujours présenté, examiner les motivations du terrorisme est une exigence d’ordre scientifique si 

l’on veut proposer des solutions pour éradiquer ou réduire la progression de ce phénomène. Car 

l’exigence d’une nouvelle approche s’avère d’une nécessité indéniable en raison de l’inefficacité 

des moyens jusque-là employés. 

Dans quelle mesure peut-on reconsidérer le terrorisme afin de faire des propositions 

efficientes pour freiner sa progression à la lumière des philosophies d’Axel Honneth et Nicolas 

Machiavel ? Mieux, comment le réalisme machiavélien et le concept honnéthien de la 

reconnaissance peuvent-ils nous aider à résoudre la question ? Mais avant, qu’est-ce que le 

terrorisme ? Quelles sont ses causes ? Ou encore, quelles sont les raisons qui poussent à cette 

forme de violence ? Définir le terrorisme est d’autant important que « la plupart des gens en ont 

une vague idée et perçoivent confusément de quoi il s’agit, mais ne peuvent en proposer une 

définition précise, concrète ni vraiment satisfaisante ». (B. Hoffman, 1999 : 15).  

Il nous apparait utile de préciser que ce travail n’entend pas justifier le terrorisme ou 

excuser la violence qu’il produit. Il ne s’agit pas non plus pour lui de rester dans une longue 

tradition de condamnation absolue rendant inopérante l’attitude de neutralité devant caractériser 

l’homme de science. Il est évident que « toute mort provoquée est une mort de trop » (D. Jacques 

et H. Jürgen, 2004 : 66), mais la présente réflexion s’engage sur la voie de la compréhension, 

mieux de l’analyse de ce phénomène qu’est le terrorisme pour proposer une approche visant à y 

remédier. Pour ce faire il est nécessaire d’entrer dans les interstices du concept afin d’en avoir une 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              184 
 

idée précise. À cet effet, seront mises en avant la méthode sociocritique et celle dite analytique qui 

nous permettront, d’une part de passer en revue les pratiques sociales susceptibles de déclencher 

les violences terroristes et d’autre part, les solutions appropriées. 

Il importe de préciser que cette réflexion entend montrer qu’en dépit des amalgames sur 

le concept, le terrorisme se démarque des autres formes de violence (criminalité ordinaire, 

émeute, manifestations, occupations de sites, etc.) et de la violence d’État. Ensuite, en tant que 

violence, le terrorisme trouverait sa raison d’être dans certaines réalités sociales ainsi que certaines 

manœuvres malveillantes. Enfin, il s’agira de démontrer qu’une partie de la solution à la 

problématique du terrorisme résiderait dans le pragmatisme machiavélien et le concept 

honnéthien de reconnaissance.     

1.Terrorisme : un concept problématique 

Lorsqu’on aborde le concept de terrorisme, un constat se dégage toute suite. Toutes les 

catégories sociales savent plus ou moins, de quoi il est question. Mais une minutieuse réflexion 

semble montrer que la réalité est tout le contraire. 

1.1.Le terrorisme, un concept indéterminé et fourre-tout 

Toute réflexion sur le terrorisme se heurte à un problème : l’absence de définition claire 

du mot, une définition partagée de tous. Cette absence ouvre la porte aux manipulations de tout 

ordre. En général, le terrorisme jouit d’une mauvaise réputation et avec raison. Il désigne dans 

l’esprit collectif, le négatif. C’est pourquoi, même ceux qui emploient ce mode de combat 

refusent d’être nommés terroristes et se présentent généralement comme des combattants de la 

liberté. Ainsi, en dépit de la brutalité et de l’extrême violence qui caractérisent leurs actions, les 

terroristes ont une opinion positive de leur combat et de leur personne. À ce propos, écoutons 

Hoffman (1999 : 119) citant Cheikh Mohamed Hussein Fadlallah : « nous ne prêchons pas la 

violence […] le djihad [guerre sainte] en islam est un mouvement défensif contre ceux qui 

imposent la violence ». Le terroriste refuse cette appellation comme on peut le voir, à la limite, il 

se considère comme un guerrier, un homme qui combat pour la bonne cause, la vérité ou la 

liberté. De ce fait, le qualificatif de terroriste, aux yeux des extrémistes, convient bien à toutes ces 

forces qu’ils affrontent, c’est-à-dire, les forces armées officielles des États, les institutions 

nationales et internationales, les structures financières mondiales, etc. 

De leur côté, les États ou les dirigeants politiques qualifient parfois abusivement de 

terroriste toute personne constituant une menace pour eux. En effet, les politiques recourent 

assez souvent à cette étiquette pour discréditer un opposant politique de poids. En taxant cette 

personnalité de terroriste, le pouvoir lui ôte toute légitimité politique car, elle la rend 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              185 
 

infréquentable puisqu’il est établi qu’on ne traite pas avec les terroristes. Nombre d’acteurs 

politiques ont été ainsi liquidés parmi lesquels Yasser Arafat en Palestine, Fethullah Gülen en 

Turquie. C’est la raison pour laquelle, A. Blind et G. Chaliand (2015 : 21) écrivent que « le 

terroriste d’aujourd’hui […] deviendra peut-être le chef d’État de demain ». Ce qui sous-entend 

que bien de fois, le terme est employé arbitrairement pour disqualifier des dissidents ou des 

opposants politiques. 

Il en est de même des groupes ayant pour arguments la force brutale. Lorsqu’un régime 

est confronté à une rébellion, une insurrection armée, les dirigeants optent pour la manœuvre 

facile du discrédit. Ils collent à cette entité l’étiquette terroriste. Cette stratégie comporte un 

double avantage. Non seulement, elle permet au pouvoir de bénéficier du soutien populaire, elle 

lui permet également d’opposer à cette entité hostile des moyens conséquents et nécessaires pour 

contrer sa capacité de nuisance. La Turquie et la Colombie sont des exemples sur cette question. 

En effet, pour faire face au Parti des Travailleurs du Kurdistan (PKK) ou pour contrer 

efficacement les Forces Armées Révolutionnaires de Colombie, ces deux pays ont respectivement 

qualifié de terroristes ces groupes qui leur sont hostiles. Se faisant l’écho de cet usage idéologique 

du concept de terrorisme, D. Cumin et T. Meszaros (2019 : 18-19) soutiennent que : « Le 

terrorisme ne désigne pas qu’une action matérielle. Il s’agit d’un terme accusatoire utilisé dans un 

combat symbolique […] pour disqualifier la violence d’en face et justifier par contrecoup sa 

propre violence ». Pour eux, le terrorisme est un terme qui loin d’être neutre est plutôt chargé. Il 

est parfois au service d’une entreprise accusatoire et diffamatoire. 

Cela dénote de la subjectivité qu’il y a à appeler une personne terroriste. Ainsi, on 

attribuera cette appellation, en fonction des rapports ou de la sympathie qu’on entretient avec 

telle ou telle autre partie ; elle sera alors valide selon qu’on cautionne l’idéologie véhiculée par 

l’une des parties. C’est le lieu de remarquer que les médias jouent un rôle important dans ce débat 

car ils possèdent des canaux qui peuvent servir l’une des parties se discutant la légitimité (pouvoir 

et opposition ou entité hostile). Voilà qui explique que dans ce duel, la partie ayant plus de 

ressources en matière de communication, l’emporte dans l’opinion ou réussit à discréditer le 

camp adverse. On comprend dès lors que le terrorisme désigne à la fois tout et rien précisément. 

Qu’est-ce donc réellement le terrorisme ?            

1.2. Terrorisme : tentative de définition du concept 

Définir le terrorisme est de toute évidence une tâche complexe car, il a été bien souvent 

confondu avec plusieurs autres formes de violence. En effet,  



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              186 
 

« qu’il s’agisse d’actions émanant d’opposants au pouvoir en place ou du 
pouvoir lui-même, d’organisations maffieuses ou de simples criminels, de 
foules en émeute ou de groupes militants, de déséquilibrés isolés ou de 
maîtres chanteurs agissant pour leur propre compte, tout acte mettant en 
jeu une violence particulièrement atroce et perçu comme dirigé contre la 
société est la plupart du temps qualifié de « terroriste ». (B. Hoffman, 
1999 : 15).  

Il ressort de cette assertion que le terrorisme a été abusivement défini. Il s’agit alors de 

différencier le terrorisme de ce qu’il n’est pas afin d’avoir une vue plus claire de ce concept. 

D’abord, il importe de rappeler que le terrorisme est un phénomène qui n’est pas nouveau 

car, il existe depuis longtemps et a été utilisé pour atteindre différents buts. Le terrorisme pourrait 

se définir comme l’usage de la violence par une organisation ou un groupe armé pour créer un 

climat de peur, de terreur, dans le but de déstabiliser un ordre établi. Cette définition un peu 

simpliste ne rend pas tout à fait compte de cette réalité multiforme qui évolue rapidement et dont 

les acteurs et les moyens évoluent eux aussi sans cesse. Amputé de sa dimension politique, le 

terrorisme se distinguera difficilement de certaines formes de violences qui procèdent par les 

mêmes méthodes. C’est pourquoi nous convenons avec B. Hoffman (1999 : 54) lorsqu’il écrit :  

le terrorisme est fondamentalement politique dans ses buts et ses 
motivations ; violent, en actes ou en menaces ; destiné à avoir des 
répercutions psychologiques au-delà de la victime ou de la cible initiale ; 
dirigé par une structure mettant en jeu une chaîne de commandement ou 
une organisation en cellules clandestines (dont les membres ne portent ni 
uniformes ni insignes) ; perpétré par un groupe subnational ou par une 
entité non étatique 

Comme il apparaît, le terme terrorisme ne s’applique pas à la violence de l’État. Il se démarque 

aussi de la criminalité ordinaire. 

Le terroriste se distingue du criminel ordinaire, du déséquilibré et du délinquant. Celui-ci 

poursuit un but, un profit purement personnel. Il n’a pas de revendication politique et œuvre 

dans le seul but d’assouvir ses désirs égoïstes. Le terroriste par contre s’estime défenseur d’une 

cause juste, le porte-voix d’un groupe sans défense et sans pouvoir réel. Il porte donc le combat 

au nom d’une communauté, d’un groupe, d’une entité locale ou nationale, etc. victimes 

d’injustices et incapable de faire entendre son tort1. 

Outre ce fait, le terrorisme se reconnait également par son attitude à revendiquer les 

violences perpétrées. À la différence de la criminalité où l’acteur ne trouve point utile de 

revendiquer son acte, le terroriste inscrit dans son projet la revendication. C’est dire que le projet 

d’attentat même s’il est préparé dans le plus grand secret, il est réellement un succès que si, le 

 
1 Le terrorisme ne pourrait se confondre avec la rébellion comme il convient de voir dans la suite du raisonnement. 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              187 
 

groupe responsable de cette violence en revendique la paternité. C’est pourquoi le terroriste 

récupère toute l’horreur et la brutalité de son acte pour nourrir une entreprise de propagande. 

Cela lui donne de la notoriété. Relevant justement ses caractéristiques, D. Cumin et T. Meszaros 

(2019 : 21) affirment que le terrorisme  

désigne, en son noyau constitué par l’attentat, la violence armée, interne 
ou internationale, individuelle ou associative (ni d’État ni de foule), 
conjurée (pas ostensiblement préparée), délibérée (pas pathologique), 
publicitaire (pas discret), sélective ou non sélective, à finalité politique 
(pas crapuleux), en temps de paix (pas en temps de guerre) 

Il ressort de ces lignes que le terrorisme est une violence perpétrée en temps de paix, une violence 

exercée au niveau intérieur ou international, par un individu ou des acteurs non-étatiques. Il est 

l’accomplissement d’un projet préparé dans le plus grand secret, une violence intentionnelle et 

non pathologique, une violence discriminatoire ou non et rendue publique. Il s’agit d’une violence 

rendue publique au sens où elle est portée à la connaissance de tous et vise à promouvoir des 

objectifs politiques. Il importe ainsi de souligner que le terrorisme ne s’applique pas à la violence 

d’État et prend en compte que celle des individus ou groupes privés. Mais, l’acte terroriste est-il 

un acte gratuit ?     

2. Des causes du terrorisme 

L’homme est un être rationnel. Cela implique qu’il ne saurait agir de manière totalement 

gratuite, et cela est valable pour l’acte terroriste. Dès lors, quelles sont les raisons à la base de la 

violence terroriste ? 

2.1. De l’usage détourné des Saintes Écritures à la légitimation du sacrifice ultime 

 L’homme est un être religieux. C’est dire que la religion est une pratique inhérente à la 

créature ou la nature humaine. Et parfois, la relation de l’individu à sa religion prend une 

dimension quasi-mystique, dès l’instant où le sujet se trouve dans l’incapacité de concevoir une 

existence sans Dieu. Dans ces conditions, la religion devient un aspect à part entière de l’identité 

du sujet, mieux une facette de son être, de sa personne. Cette imbrication de l’homme et de la 

religion devient parfois fâcheuse, l’individu étant désormais déterminé à défendre sa croyance par 

tous les moyens. Ainsi, la religion considérée comme le ciment des peuples ou du système social, 

est aujourd’hui, le foyer de plusieurs conflits. En fait, aussi paradoxale que cela puisse paraître, la 

religion s’inscrivant souvent en porte-à-faux avec ses principes fondamentaux d’amour et 

d’union, peut être porteuse de l’intolérance la plus radicale.  Les valeurs spirituelles les plus 

hautes, sont en quelque sorte les canaux par excellence où se cultive la haine de l’autre. Par 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              188 
 

exemple « au Soudan, c’est la rupture de banc entre le nord musulman et le sud chrétien » (S. 

Diakité, 2011 : 431) qui a provoqué une guerre d’une rare atrocité. 

La religion est parfois détournée pour servir des intérêts idiosyncratiques ou une 

entreprise macabre. Ainsi, au lieu de se servir des enseignements contenus dans les écrits saints 

pour raffermir les liens sociaux, l’on assiste plutôt à leur manipulation. En effet, les textes sacrés 

sont parfois interprétés hors de leur contexte initial, et ce, pour légitimer des actes de violences 

(terroristes), donnant ainsi lieu à d’interminables conflits à caractères religieux. À titre illustratif, 

écoutons Isabelle Sommier (2002 : 531) décriant ce fait : « si tu massacres, ne cause pas de 

souffrances à celui que tu tues, car c’est une des pratiques du Prophète, paix sur lui ». Cette règle 

fixant les conditions d’abatage des animaux, est réinterprétée de sorte à ce qu’elle s’étende à l’être 

humain. Cette réinterprétation va repartir les humains en deux catégories. Dans ce contexte, on 

parle de peuple de Dieu et de mécréants. Avec autant de discriminations, les fractures sociales se 

creusent. Le danger, c’est que lorsqu’une telle situation est poussée à l’extrême, elle conduit 

souvent au fanatisme, facteur de division parce qu’elle engendre l’esprit sectaire qui consiste à 

n’aimer et à ne collaborer qu’avec ses coreligionnaires et à mépriser les adeptes des autres 

religions perçus comme des mécréants, impies. Alors, se croyant investis d’une mission divine, 

qui consiste à débarrasser le monde de toute impureté, les auto-proclamés chargés de Dieu 

procèdent à l’élimination de toute altérité (adeptes des autres religions, non-croyants) considérée 

comme suppôt de Satan. Et le moyen par lequel, ils procèdent demeure parfois et 

malheureusement le terrorisme. Il serait absurde, incongrue de tenir de tels propos, si notre 

monde actuel n’était pas en proie à d’incessants conflits et autres actes meurtriers au nom de 

Dieu. 

En effet, selon les terroristes motivés par des considérations religieuses, la violence dont 

ils font preuve est avant tout un acte sacramentel. Autrement dit, la violence est une obligation 

divine exécutée en réponse directe à une exigence ou un impératif théologique. Le terrorisme 

comporte donc une dimension transcendantale. Et en la matière, ce sont encore une fois des 

textes religieux sortis de leur contexte qui servent de prétexte, de fondement pour justifier les 

violences. Ainsi, le terrorisme religieux obéit à une exigence divine, et les terroristes ne sont que 

des « instruments du sacré ». (G. Chaliand et A. Blin, 2015 : 17). Les terroristes religieux se 

considèrent effectivement non pas comme participants d’un système à préserver, mais comme 

des étrangers, qui visent, coute que coute, des changements fondamentaux dans l’ordre établi. En 

témoigne ces propos qui, semble-t-il, justifiaient le terrorisme islamique sur le terrain de 

l’autodéfense : « l’islam refuse de reconnaître la moindre différence entre les pays musulmans, 

mais aussi […] il est le défenseur de tous les opprimés » (B. Hoffman, 1999 : 117). Les terroristes 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              189 
 

agissent sous l’influence des convictions religieuses, ils pensent agir au nom des paradigmes 

divins ou de Dieu. Et, cette thèse à en croire les propos de Yigal Amir à la police après son forfait 

contre le premier ministre israélien Yitzhak Rabin semble tenir : « « Je n’ai pas de regrets » […] 

J’ai agi seul et sur l’ordre de Dieu ». (B. Hoffman, 1999 : 107). Ainsi, la fausse interprétation de la 

religion et l’emprise de ce discours sur les esprits les plus faibles semblent constituer l’une des 

multiples causes du terrorisme. Dans ce cas, les terroristes sont motivés par l’assurance de monter 

directement au paradis, couvert de gloire, s’ils venaient à périr au cours de leur périlleuse attaque. 

C’est en un mot, un idéal de sacrifice personnel, de don de soi pour la cause suprême et la 

volonté de mourir en martyr qui pousse souvent au terrorisme dans l’espoir d’atteindre un 

paradis, qui serait la récompense promise par Dieu dans ce cas de figure.  

2.2.Du mépris social au terrorisme 

Le penseur grec Aristote (1875 : 1) n’a pas eu tort de penser que « l’homme est un être 

essentiellement sociable ». Il mettait déjà en exergue le fait que la société est le lieu de la 

réalisation de l’individu. Société dans laquelle il partage son quotidien avec ses pairs sans lesquels 

son existence serait difficilement imaginable. C’est donc avec raison que les écrits bibliques 

(1995 : 9) affirment : « il n’est pas bon que l’homme [soit] seul ». Cependant, s’il est vrai que 

l’autre est indispensable pour mon existence dans la société, il faut aussi tenir compte du fait que 

celui-ci représente un danger pour son alter ego car, les rapports interhumains sont conflictuels. 

En effet, vivre avec l’autre c’est nécessairement tenir compte de ses aspirations, de son opinion 

mais aussi de sa culture. Malheureusement cette dernière est très souvent piétinée par les autres et 

se faisant on crée les gènes conflictuels aux conséquences parfois incontrôlables. 

Aussi, il faut remarquer que l’histoire de l’humanité a montré que la culture a été le lieu de 

certains conflits issus de l’ethnocentrisme. Il a été ainsi question d’inculquer des façons de vivre à 

des peuples qui seraient sans civilisations. Il fallait donc à travers la colonisation leur permettre 

d’épouser la culture ou la civilisation d’ailleurs, qui était présentée comme la meilleure. À ce 

propos convoquons Hegel (1955 : 250-251) qui semble avoir participé largement à la 

consolidation de l’idée selon laquelle les africains seraient des sous-hommes dépourvus de raison, 

de civilisation et de culture :  

Ce qui caractérise en effet les nègres, c'est précisément que leur 
conscience n'est pas parvenue à la contemplation d'une quelconque 
objectivité solide, comme par exemple Dieu, la loi […] Le nègre 
représente l'homme naturel dans toute sa barbarie et son absence de 
discipline. Pour le comprendre, nous devons abandonner toutes nos 
façons de voir européennes. Nous ne devons penser ni à un Dieu 
spirituel ni à une loi morale […] si nous voulons saisir sa nature. 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              190 
 

Il poursuit pour dire que : « Nous laissons l’Afrique pour n’en plus faire mention par la 

suite […] c'est un monde anhistorique non-développé, entièrement prisonnier de l'esprit naturel 

et dont la place se trouve encore au seuil de l'histoire universelle ». (G. W. F. Hegel, 1955 : 269). 

Ces propos et biens d’autres ont engendré des frustrations qui resteront à jamais gravées dans les 

esprits. Précisons que, comme l’Afrique, d’autres peuples en occurrence ceux du Moyen-Orient 

ont subi des frustrations semblables ou pires. Cette situation participe indéniablement aux 

motivations socio-culturelles du terrorisme. Force est de constater que le terrorisme 

contemporain est motivé par des revendications identitaires, lesquelles identités deviennent 

meurtrières, pour reprendre l’expression d’Amin Maalouf. Les mis en cause sont devenus 

extrémistes car, ils luttent pour une sorte de reconnaissance, de respect et de prise en compte de 

culture qui, à leurs yeux, est à la limite banalisée et méprisée par l’occident. 

Partant de ce constat, il faut admettre que la question de la culture met en éveil le lien 

quasi mystique entre l’homme et sa culture. Cela signifie que chaque individu est mû par une 

quête identitaire et, un homme n’a de l’importance qu’à travers le système de valeurs qui fait de 

lui ce qu’il est. Cette thèse aurait été banale, si malheureusement, le monde n’était pas en proie ces 

dernières décennies, au nom de la culture, à des conflits interminables entre les communautés et à 

une vague d’attentats commis aux quatre coins du globe. C’est dire avec amertume et 

consternation que la question de l’identité culturelle est devenue non seulement violente, mais 

aussi et surtout meurtrière. Il serait alors faux de mettre d’un côté la question identitaire et d’un 

autre côté, celle liée au terrorisme. Les deux sont intimement liées ou du moins la seconde est la 

conséquence de la première. Perdre de vue cette relation c’est courir le risque d’une appréciation 

subjective de la question du terrorisme. 

C’est pourquoi, dans un monde en proie aux incessants conflits, attentats et actes 

terroristes, il importe de comprendre les fondements culturels de cette violence meurtrière qu’est 

le terrorisme. Comme le présageait Samuel Huntington (1997 : 16), que le XXIe siècle, ne sera pas 

celui des conflits économiques et que :  

Dans ce monde nouveau, les conflits les plus étendus, les plus 
importants et les plus dangereux n'auront pas lieu entre classes sociales, 
entre riches et pauvres, entre groupes définis selon des critères 
économiques, mais entre peuples appartenant à différentes entités 
culturelles. Les guerres tribales et les conflits ethniques feront rage à 
l'intérieur même de ces civilisations.  

Il ressort de cette assertion que la culture est d’une importance capitale pour les peuples qui 

n’hésiteront à se battre pour que leur culture subsiste contre vents et marrées. Ainsi, pouvons-

nous affirmer que le terroriste vit un malaise social, c’est-à-dire, une situation auréolée de 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              191 
 

multiples frustrations, avec le sentiment de la négation de son identité, de sa culture et aussi, la 

négation de sa qualité en tant que substrat humain. Sa situation s’apparente à ce que Guillaume 

Le Blanc (2009 : 1) décrit sous le concept d’ « invisibilité sociale ». L’invisibilité sociale pourrait se 

définir par le fait de perdre sa qualité d’humain, c’est être déshumanisé. Victime de ce fait, le 

terroriste s’engage dans une lutte pour la reconnaissance de sa culture ou son identité. Mais 

lorsque tout est mis en œuvre pour lui nier cette dernière, il semble n’avoir que pour recours la 

violence et tous les moyens susceptibles de le réhabiliter socialement. Quitte à perpétrer des 

crimes odieux, à tuer en activant, par exemple, sa ceinture explosive dans un lieu public ou encore 

en piégeant une voiture qui explosera pour tuer tous ceux qui selon lui cautionne sa 

marginalisation sociale. Cela témoigne combien de fois l’invisibilité et le déni de reconnaissance 

peuvent conduire un individu à une violence extrême. 

Toute culture, est un système de valeurs et chaque valeur est une valeur fonctionnalisée. 

Le terrorisme n’est qu’une autre manière de défendre l’identité communautaire, politique et 

culturelle. En effet, l’histoire de notre monde n’est en réalité que l’histoire du choc des cultures et 

des identités. Nous vivons dans un monde construit autour de deux visions culturelles 

dominantes : d’un côté, la culture occidentale et de l’autre celle proposée par les autres peuples. 

Chacun revendiquant le leadership vis-à-vis de l’autre. La réalité est malheureusement triste, le 

fossé entre ces deux visions s’est accentué en raison de l’inhérence du processus d’acceptation-

rejet qui caractérise en elle-même chaque culture. En un mot, le terroriste contrairement à ce 

qu’on pourrait penser n’est pas quelqu’un qui a perdu la raison et, qui tue pour tuer. Par l’acte de 

tuer, il semble convaincu de lutter pour préserver sa culture et son identité. Leur violence de ce 

fait apparaît « comme [la] manifestation d’un instinct de survie ». (D. L. Fié, 2023 : 115) face au 

danger que représentent les autres cultures, en particulier les cultures dominantes. 

Le terroriste, à travers son combat, lutte pour une valorisation de sa culture face à 

l’Occident car, il  estime qu’il y a  une volonté occidentale de standardiser, de créer un modèle 

culturel et de soumettre tout le monde à celui-ci. Le terroriste entend faire échec à ce qu’il 

considère comme un vaste projet d’assimilation de l’Occident résumé en ces termes : « Ôte ta 

conscience de là que j’y mette la mienne ! ». (F. Burgat, 2006 : 16). C’est dans cette optique que la 

nébuleuse islamique Boko-Haram condamne et combat la culture occidentale qui est à ses yeux 

un mal, un péché, un désastre pour l’humanité. Face à la puissance de feu de l’Occident et, 

conscient de ce qu’un affrontement direct leur sera préjudiciable, voire fatal, les terroristes 

semblent décidés à opposer une guerre asymétrique pour mettre fin à cette volonté impérialiste et 

dominatrice de l’Occident. Ainsi, le terroriste ayant le sentiment que l’autre veut lui imposer sa 

culture et consacrer la mort de la tienne, s’insurge contre ce qu’il considère comme une 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              192 
 

aliénation. Alors au nom de sa liberté, il met tout en œuvre pour éviter l’étiolement sinon la mort 

de sa culture, de sa civilisation ou de son identité. 

3. Des stratégies de réponse au terrorisme 

Le terrorisme en tant que fléau, menace la paix mondiale et impose de trouver des 

solutions. Ici, la quête de solutions se fera à partir du philosopher honnéthien et celui de 

Machiavel qui semblent proposer des solutions différentes mais complémentaires.   

3.1. Terrorisme, quelle solution au regard du réalisme machiavélien ? 

Le pragmatisme machiavélien peut avoir tout son sens ici, d’autant plus qu’il peut être 

d’une grande utilité pour nos sociétés contemporaines en proie constamment au terrorisme avec 

tous ses dommages directs et collatéraux. En effet, l’idéal qu’offre le philosopher machiavélien 

pourrait aider à résoudre de façon efficace et efficiente la question du terrorisme qui trouble le 

quotidien des peuples. L’efficacité politique défendue par le machiavélisme fait de la sécurisation 

des biens et des personnes une valeur cardinale.  

Comme on l’a vu dans les lignes qui précèdent, le terrorisme a un impact direct sur 

l’exercice des droits de l’homme (droit à la vie, liberté d’opinion, liberté de mouvement, etc.) et 

sur la quiétude et la sécurité nationale. Alors, les États ont l’obligation de prendre des mesures 

effectives pour combattre le terrorisme. S’il est vrai que les défis ou les obstacles que les États et 

d’autres entités rencontrent dans la lutte antiterroriste sont complexes et nombreuses, il est fort 

déplorable que les mesures prises jusque-là soient d’une inefficacité inouïe.   

Dans ce contexte, la doctrine machiavélienne afférente aux questions sécuritaires dispose 

a priori des méthodes ou des stratégies susceptibles d’aider les différents États à faire face 

efficacement au terrorisme. Le terrorisme ayant de graves effets sur l’équilibre et la bonne marche 

d’une société, les États ont non seulement le droit mais aussi le devoir, de prendre des mesures 

effectives pour s’y opposer. Ainsi les préceptes machiavéliens sonnent comme de véritables 

palladiums pour y parvenir. En effet, ayant fait de la question sécuritaire le fer de lance de son 

philosopher, Machiavel estime que pour mieux assurer sa sécurité, chaque État doit mettre sur 

pied une autorité militaire2 efficace dont la force et la puissance ne souffre d’aucune contestation. 

Autrement dit, une armée « prête à [mener] toute opération » (N. Machiavel, 1980 : 163) avec 

succès. Pour ordonner et garantir la sécurité nationale, Machiavel préconise justement une 

autorité militaire expéditive, cruelle capable d’instaurer la quiétude, la sécurité et la paix. Cette 

 
2 Nous prônons beaucoup plus les moyens pacifiques dans la résolution du terrorisme. Mais, pour des 
personnes déterminées à passer à l’acte, l’on ne saurait faire l’économie de la violence. Dans ces conditions, le 
recours à la force ne relève plus d’un choix, au contraire, il devient une nécessité. 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              193 
 

position machiavélienne tient au fait que face aux meurtres et aux rapines, il revient au dirigeant 

de mettre fin à ce péril. Machiavel conseille pour ce faire, un chef fort et puissant capable de 

contraindre les hommes à respecter les règles sociales. Cet enseignement machiavélien vaut son 

pesant d’or dans un contexte de lutte contre le terrorisme.  

Outre ce point, l’unité prônée par le philosopher machiavélien pourrait être une véritable 

arme contre le terrorisme. En effet, nous sommes conscients que les actes terroristes sont la 

résultante des divisions, des rebellions, etc. Or pour résoudre ces maux, Machiavel conseille 

l’unité, l’union.  Car, si la désunion rime avec la discordance, l’insécurité, le terrorisme, l’unité 

favorise à l’inverse la concorde, la paix et la sécurité. Pour machiavel, réuni, le peuple, le pays est 

fort, divisé, il est faible et, devient par conséquent, une proie facile pour les fauteurs de trouble, 

comme les terroristes de nos jours. Ainsi, peut-il écrire : « je ne pense pas que les divisions 

pussent être bonnes à quelque chose ». (N. Machiavel, 2000 : 135). Donc, les dirigeants politiques 

doivent tout mettre en œuvre pour éviter l’instauration de la violence entre populations civiles, 

car de telles violences ont pour effet de créer la méfiance et d’engendrer par-delà des stratégies de 

défense, susceptibles de tout mettre en ruine. Autrement dit, Machiavel admet que les conflits 

entre partis sont mortels pour la liberté républicaine. Et, il est évident que les groupes terroristes 

s’insèrent dans ce hiatus laissé par ces conflits partisans. Alors, pour mieux freiner la propagation 

de ce phénomène meurtrier, il faut resserrer les rangs entre peuple en s’unissant. 

Non seulement l’union ou la cohésion doit être assurée au niveau intérieur, Machiavel 

préconise également une harmonie à l’extérieur, c’est-à-dire avec ses voisins. Dans son sillage, 

nous estimons que, chaque pays loin de vivre de façon insulaire doit s’ouvrir aux autres pays afin 

de mieux traiter la question du terrorisme et toutes autres questions afférentes. Autrement, nous 

pensons qu’il faut une parfaite entente entre les différents pays. Chaque État doit se sentir 

concerné par la question du terrorisme et y mettre du sien. En d’autres mots, pour une action 

antiterroriste efficace et la protection des différentes populations, les États doivent avoir des 

objectifs complémentaires et synergiques. Ils doivent poursuivre ensemble leur mission de 

sécurisation des populations qui constitue la principale raison de leur existence. 

L’appel de Machiavel aux princes italiens de ne pas se contenter seulement de s’entendre à 

l’intérieur, mais de vivre en symbiose avec les voisins, tient encore dans le cadre de la lutte contre 

le terrorisme. Car, comme l’auteur du Prince le dit si bien, les désordres naissent des soutiens des 

puissances voisines. Alors, le prince en harmonie avec les voisins augure d’une paix et d’une 

sécurité aussi bien intérieure qu’extérieure. Ainsi, pour prévenir et lutter efficacement contre 

toutes actions terroristes, chaque état doit vivre en parfaite symbiose avec ses voisins. Mieux, les 

différents pays peuvent de façon collégiale mettre sur pied une armée commune. Pour renforcer 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              194 
 

le cadre de la lutte contre le terrorisme et de la coopération internationale et de la concertation 

face à la menace terroriste en prenant des mesures dans des domaines tels que la prévention du 

financement du terrorisme, la réduction du risque que les terroristes se procurent des armes de 

destruction massive, il faut veiller à l’amélioration de l’échange d’informations transfrontières par 

les responsables de l’application des lois, ainsi que l’établissement d’un organe de surveillance. 

Toutes les nations doivent s’unir contre le terrorisme. Au travers des préceptes machiavéliens, 

nous observons que, les différentes stratégies antiterroristes élaborées par les différents pays ne 

doivent pas s’exclure mutuellement, mais bien au contraire, pour plus d’efficacité, elles doivent 

être interdépendantes et complémentaires. 

Dans la dynamique de réduire, sinon d’éradiquer l’avancée du terrorisme, tous les États 

doivent prendre des mesures visant à éliminer les conditions propices à la propagation du 

terrorisme, notamment la corruption, la confiscation des ressources étatiques par un seul groupe, 

et de veiller à ce que toutes les mesures prises pour lutter contre le terrorisme soient conformes 

aux obligations qui leur incombent en vertu de la protection et de la préservation de tous les 

citoyens. 

Également, chaque État doit être libre et indépendant vis-à-vis des autres nations et des 

armes étrangères, parce que « ces armes […] ou elles te tombent du dos, ou elles te pèsent, ou 

elles te serrent » (N. Machiavel, 1980 : 149). Autrement dit, un État qui vit sous domination 

étrangère ne peut aucunement connaître une quelconque stabilité. Et, les études menées sur les 

menaces, les défis et les changements liés aux groupes terroristes ont notifié que, les groupes 

terroristes sont plus attirés par les états faibles où les frustrations alimentées par la misère, 

l’occupation étrangère, l’absence d’équité ; les pays où des populations ont perdu l’amour pour 

leur patrie. Tous ces manquements font le lit du terrorisme. Alors, pour mieux traiter la question 

du terrorisme, il faut garantir à chaque nation sa souveraineté aussi bien territoriale, politique, 

économique, sociale que militaire. Car, la réalité nous donne de constater que le terrorisme 

prospère là où le pays est peu fort ou du moins là où il a perdu de son autorité. Il est certes vrai 

qu’aucun pays n’est suffisamment à l’abri des attaques terroristes, mais la situation des pays 

faibles ou en manque d’autorité ou d’autonomie est encore plus déplorable. C’est justement le cas 

du Mali, du Burkina Faso, du Niger, de l’Afghanistan, du Pakistan, du Yémen, de la Syrie, etc.  

3.2. De la reconnaissance honnéthienne à l’épreuve du terrorisme 

Le terrorisme, comme on a pu s’en apercevoir, n’est pas un phénomène qui est apparu ex 

nihilo. Il est la résultante d’une somme de frustration, d’humiliation, de violence et d’exploitation. 

Aussi, faut-il noter que, s’il est vrai que les méthodes utilisées par les terroristes (attentats, 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              195 
 

enlèvements, voiture piégée, meurtres…) ne peuvent se justifier d’aucune manière, leurs 

motivations ou du moins leurs revendications le sont moins3, car parfois défendues par des 

groupes non extrémistes. Autrement dit, celles-ci ne sont dénuées de sens et méritent que l’on y 

prête attention pour essayer de freiner le terrorisme. C’est vraiment le point de départ et c’est là 

toute la difficulté. En effet, plusieurs puissances sont intransigeantes en la matière, elles refusent 

de façon catégorique de tenir compte des revendications des terroristes au motif qu’aucune 

négociation n’est envisageable avec de tels criminels. Se faisant, ces puissances répondent par une 

violence (qu’elles nomment guerres préventives), et qui plus est, sont souvent plus extrêmes que 

celles des terroristes. Mais, le paradoxe est que, nonobstant, l’artillerie lourde employée, les 

armées, les services de renseignement les plus aguerris, les contrôles informatiques et tout ce 

qu’on peut imaginer, l’on peine encore à vaincre le terrorisme. 

Face à cette situation, il est impérieux d’adopter une autre approche qui prendrait en 

compte les motivations et les revendications des terroristes. Cette dernière consistera 

essentiellement à la prise en compte des aspirations essentielles de ces groupes et à la satisfaction 

de celles qui paraissent raisonnables ou compatibles avec les mentalités et valeurs actuelles, d’une 

part, et à maintenir, d’autre part ouvert le dialogue avec ces mouvements. En effet, le problème 

des terroristes pourrait se résumer à « un déni de reconnaissance ». (A. Honneth, 2000 : 161). Ils 

semblent être marginalisés, leur culture méprisée, leur religion stigmatisée, leur territoire occupé 

injustement. Ils ont le sentiment qu’on veut leur imposer un monde avec de nouvelles normes qui 

vont quelque fois contre leurs croyances, leurs convictions. Au nom d’une certaine liberté, leur 

religion est objet de blasphèmes et d’humiliations très souvent mal perçus par ceux-ci. Nous en 

voulons pour preuve les caricatures provocatrices du prophète de l’islam par certains médias. 

Interpellés sur ce fait, ces médias opposent des arguments légalistes. Ils ont ainsi irrité les 

islamistes qui finissent par les prendre pour cibles, car selon leur philosophie, le sacré (Dieu de 

même que le Prophète) ne peut faire l’objet d’aucune représentation, que ce soit dans le cadre de 

la liberté d’opinions, de pensées et d’expression. 

Il est plus que jamais temps de s’inscrire dans la philosophie de la reconnaissance d’Axel 

Honneth. Ce philosopher stipule qu’on tienne compte des revendications identitaires des 

individus et des groupes constitutifs de la société pour envisager une justice qui n’exclurait pas 

des vies ou des catégories entières. Parce qu’une telle exclusion conduirait à la colère, au conflit, 

et dans une certaine mesure, à la radicalisation et au terrorisme. Il importe ainsi de souligner que 

 
3 Il importe de préciser que ce propos n’est pas une légitimation encore moins une justification du terrorisme. Il doit 
au contraire être perçu comme un appel à la prudence dans le traitement de la question du terrorisme qui, certes est 
une violence abominable, mais une problématique dont la recherche de solution ne saurait se limiter aux effets en 
ignorant les raisons profondes.  



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              196 
 

les terroristes attendent qu’on leur rende un respect vis-à-vis de leur croyance, leur culture et leur 

identité. Les terroristes sont avant tout des êtres conscients qui agissent selon un but bien 

déterminé et comme le dit Youssouf Kouma (2015 : 139) « si l’homme est un être de raison, il y a 

certainement une raison ayant rendu efficace ces crimes, même si on peut les trouver intolérables, 

irraisonnés, déraisonnés, démentiels », il est donc nécessaire de prendre en compte les raisons qui 

suscitent cette violence chez les terroristes. Et la réponse semble toute trouvée avec Fraser qui 

explique ce fait par le déni de reconnaissance qu’elle décrit en ces termes : 

Lorsque les modèles institutionnalisés de valeurs culturelles constituent 
certains acteurs en êtres inférieurs, en exclus, en tout autres, ou les 
rendent simplement invisibles, c’est-à-dire en font quelque chose de 
moins que des partenaires à part entière de l’interaction sociale, alors on 
doit parler de déni de reconnaissance et de subordination. (N. Fraser, 
2011 : 79).  

La société doit donc favoriser des mécanismes qui n’excluraient pas certains membres de 

l’intégration de sorte qu’ils ne se sentent marginalisés et obligés d’y faire face par tous les moyens. 

Concrètement, il s’agit de reconsidérer les griefs de toutes les entités et sensibilités sociales 

de sorte à créer les conditions de respect des différentes religions, cultures et opinions politiques. 

C’est à ce prix qu’on peut arriver à la paix car, si ces derniers se sentent intégrés dans la société, 

s’ils ne sont plus l’objet de stigmatisations ou de frustrations, si l’on s’abstient de dénigrer leur 

croyance religieuse, alors les terroristes se retrouveront sans motifs pour mener une quelconque 

guerre contre la société. C’est à juste titre que nous pensons que la solution au terrorisme doit 

également être un combat contre toute forme de « mépris » (A. Honneth, 2000 : 163) ou « de 

frustration et d’exclusion que certains groupes » (Y. Kouma, 2015 : 154) vivent au sein des 

sociétés. 

Par-dessus tout, retenons que la lutte contre le terrorisme doit s’opérer sur le terrain de la 

reconnaissance et de la prise en compte des motivations ou des causes qui produisent cette 

violence. En effet, comme le médecin qui s’attarde sur les causes de la maladie pour poser un bon 

diagnostic, il est impérieux de reconsidérer les causes du terrorisme. On peut continuer à lancer 

des bombes, des raids et des assauts sur les terroristes, mais on ne fera qu’accroître la frustration, 

la haine, l’humiliation, qui auront nécessairement des conséquences encore plus terribles que les 

actions des terroristes. Il faut résolument se rendre à l’évidence que les moyens employés jusque-

là sont inefficaces et concourent à l’extension du terrorisme. D’où l’urgence de s’approprier cette 

approche différenciée de la question. Cette approche plus humaine et plus réalistes pourrait 

stopper ou, du moins, ralentir le terrorisme. Si nous n’empruntons pas cette voie, on s’expose 

davantage au terrorisme car les moyens utilisés sont encore plus importants aujourd’hui. Bruce 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              197 
 

Hoffman (1999 : 255) exprime cette inquiétude en ces termes : « on peut craindre l’arrivée d’une 

ère de violence plus destructrice et plus sanglante que tout ce que nous [n’]avons jamais vu 

auparavant ». Cette mise en garde devrait nous interpeler et nous emmener définitivement à 

changer de fusil d’épaule.  

Conclusion 

La question du terrorisme est aujourd’hui un sujet qui ne laisse personne indifférent. Il 

représente, en effet, un défi majeur pour toutes les sociétés ainsi que les États étant donné qu’il 

menace l’État de droit, la sécurité, la stabilité et même la paix mondiale. Cette omniprésence du 

terrorisme n’autorise pas la passivité ou l’économie de la réflexion. C’est pourquoi, ces lignes 

pour analyser de manière systématique cette problématique afin de donner un contenu à ce 

concept, comprendre les raisons ou motivations profondes des personnes qui s’y adonnent et 

proposer des solutions adéquates. Ainsi, l’analyse a-t-elle révélé que le terrorisme est parfois un 

concept accusatoire et diffamatoire, employé souvent pour discréditer un opposant politique ou 

une formation armée qui menace un régime politique. Nonobstant cet usage parfois détourné du 

concept,  

le terrorisme désigne des actes de violence illicites commis en temps de 
paix (…) Ces actes sont commis par des particuliers, pas par des agents 
publics, même si des États (…) peuvent se tenir derrière. Il s’agit d’actes 
de violence interindividuels, voire individuels, à la fois prémédités d’une 
manière clandestine et accomplis dans un dessein publicitaire, par 
surprise, inopinés ; ils diffèrent [de la criminalité,] des émeutes, 
occupations de sites, affrontements, destructions, dégradations issus, de 
manière soit spontanée soit prévue, de manifestations, grèves, réunions, 
attroupements ou bandes ostensibles. (D. Cumin et T. Meszaros, 2019 : 
19-20).  

Ce terme ne s’applique point à la violence de l’État. À l’opposé du sens commun, l’analyse a 

démontré que le terrorisme est loin d’être une violence gratuite. Une catégorie de ces 

combattants, par méconnaissance des textes religieux, est parfois manipulée par des 

entrepreneurs de la terreur. Ainsi, endoctrinés à partir de textes sortis de leur contexte, ils se 

considèrent comme des missionnaires de Dieu, des agents sur lesquels le Transcendant s’appuie 

pour accomplir la destinée de l’humanité entière ou restaurer l’Islam pure. Dans ces conditions, la 

vie humaine en vient à perdre toute valeur étant donné que, de leur point de vue, le créateur leur 

autorise « l’effusion de sang » (P. Migaux, 2015 : 372) dans leur mission de diffusion de la foi. Par 

ailleurs, d’autres individus se sentent parfois méprisés. De leur point de vue, l’essence de leur être 

à savoir leur identité ou leur culture, est en proie aux attaques de cultures impérialistes qui les 

menacent de disparition. La terreur, pour de tels individus prend la forme d’un mécanisme de 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              198 
 

défense de soi, de son identité, de sa culture. Alors, des armées fortes et une collaboration 

franche, d’une part entre les États, et d’autre part, entre l’État et les citoyens sont le schème 

référentiel de la réponse au terrorisme à partir du réalisme machiavélien. De même, dans une 

perspective honnéthienne, une bonne politique de reconnaissance des identités individuelles et 

collectives ainsi qu’une intégration de toutes les cultures à la Culture Universelle peut, à défaut 

d’éradiquer, freiner les violences terroristes. 

Références bibliographiques 

ARISTOTE, 1875, Politique, Paris, Dumont, 538 p.  

BERGSON Henri, 2013, Les deux sources de la morale et de la religion, (Ville d’édition non-précisée), 
Les Échos du Maquis, 194 p. 

BURGAT François, 2006, « A propos du terrorisme islamique : figures de l’islamisme », Maghreb-
Machrek, Choiseul, p. 11-20. 

CHALIAND Gérard et al, 2015, Histoire du terrorisme. De l’Antiquité à Daech, Paris, Librairie 
Arthème Fayard, 858 p. 

CUMIN David et MESZAROS Thomas, 2019, Crise et terrorisme. Définition, étude et trajectoire du 
terrorisme, Notes de recherche de l’IEC-IES, n°2, septembre, 97 p. 

DERRIDA Jacques et HABERMAS Jürgen, 2004, Le « concept » du 11 septembre, Dialogues à 
New York (octobre-décembre 2001) avec Giovanna Borradori, traduit de l’allemand par Christian 
Bouchindhomme et de l’anglais (Etats-Unis) par Sylvette Gleize, Paris, Galilée, 244 p. 

DIAKITÉ Samba, 2011, Philosophie et contestation en Afrique. Quand la différence devient un différend, 
Paris, Publibook, 512 p.    

FIÉ Doh Ludovic, 2023, Marcuse et l’École de Francfort. L’approche différenciée, Paris, L’harmattan, 188 
p. 

FRASER Nancy, 2011, Qu’est-ce que la justice sociale ? Reconnaissance et redistribution, Trad. Estelle 
Ferrarese, Paris, La Découverte, 182 p. 

HOFFMAN Bruce, 1999, La mécanique terroriste, traduit de l’anglais par Bertrand Dietz, Paris, 
Carlmann-Lévy, 302 p. 

HONNETH Axel, 2007, La Lutte pour la reconnaissance, Trad. Pierre Rusch, Paris, Cerf, 240 p. 

HUNTINGTON Samuel Phillips, 2013, Le Choc des civilisations, Paris, Éditions Odile Jacob, 380 p.  

KOUMA Youssouf, 2015, « Pour une critique de la raison criminelle », Revue Baobab, n°17, p. 
139-161. 

MIGAUX Philippe, 2015, « Les racines de l’islamisme radical », in Gérard Chaliand et Arnaud 
Blin (dir.), Histoire du terrorisme. De l’Antiquité à Daech, Paris, Librairie Arthème Fayard, 858 p. 

SOMMIER Isabelle, 2002, « Du « terrorisme comme violence totale ? », Revue internationale des 
sciences sociales, n°174, Éditions érès, p. 531. 

HEGEL Georg Wilhelm Friedrich, 1955, La Raison dans l’histoire. Introduction à la philosophie du droit, 
Trad. Kostas Papaioannou, Paris, UGE, 312 p. 

LE BLANC Guillaume, 2009, L’Invisibilité sociale, Paris, Presses Universitaires de France, 206 p. 



Le Fromager, vol. 1, No. 1, avril 2025, p. 182-199 

                                              199 
 

MACHIAVEL Nicolas, année (non précisée), Le Prince, Version numérique, Les Classiques des 
sciences sociales, 175 p. 

MACHIAVEL Nicolas, 1980, Le Prince, Trad. Yves Lévi, Paris, Flammarion, 236 p. 

Les Saintes Ecritures, 1995, Watch Tower Bible and tract society of Pennsylvania, 1666 p.  


