
 

       

         Vol. 1, No. 2, juillet 2025 
 



ADMINISTRATION ET RÉDACTION 

Directeur de publication 

DANHO Yayo Vincent 

Maître de Conférences 

Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Secrétaire de la rédaction 

KOUAMÉ Arsène 

Web Master 

KOUAKOU Kouadio Sanguen 

Assistant, Ingénieur en informatique, Université Alassane Ouattara, Bouaké (Côte d’Ivoire) 

Comité scientifique 

ALLOU Kouamé René, Professeur titulaire, Université Félix Houphouët-Boigny 

ASSI-KAUDJHIS Joseph Pierre, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

BA Idrissa, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop  

BAMBA Mamadou, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

BATCHANA Essohanam, Professeur titulaire, Université de Lomé  

CAMARA Moritié, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

COULIBALY Amara, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DEDOMON Claude, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

FAYE Ousseynou, Professeur titulaire, Université Cheick Anta Diop  

GOMA-THETHET Roval, Maître de conférences, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

GOMGNIMBOU Moustapha, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou 

KAMATE Banhouman André, Professeur titulaire, Université Félix Houphouët-Boigny 

Klaus van EICKELS, Professeur titulaire, Université Otto-Friedrich de Bamberg (Allemagne)  

KOUASSI Kouakou Siméon, Professeur titulaire, Université de San-Pedro   

LATTE Egue Jean-Michel, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

N’GUESSAN Mahomed Boubacar, Maître de conférences, Université Félix Houphouët-Boigny 

NGAMOUNTSIKA Edouard, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

NGUE Emmanuel, Maître de conférences, Université de Yaoundé I  

N'SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville  

SANGARE Abou, Professeur titulaire, Université Peleforo Gbon Coulibaly 



2 
 

SANGARE Souleymane, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara  

SARR Nissire Mouhamadou, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop 

Comité de rédaction 

ALLABA Djama Ignace, Maître de Conférences, Etudes Germaniques, Université Félix 

Houphouët-Boigny  

DJAMALA Kouadio Alexandre Histoire, Assistant, Université Alassane Ouattara 

EBA Axel Richard, Maître-Assistant, Lettres Modernes, Université Alassane Ouattara  

KONÉ Kpassigué Gilbert, Maître-Assistant, Histoire, Université Alassane Ouattara 

KOUAME N’Founoum Parfait Sidoine, Maître-Assistant, Histoire, Université Peleforo Gon 

Coulibaly (Côte d’Ivoire) 

KOUAMENAN Djro Bilestone Roméo, Maître-Assistant, Histoire, Université Alassane Ouattara  

KOUASSI Koffi Sylvain, Assistant, Lettres Modernes, Université Alassane Ouattara 

MAWA -Clémence, Chargée de cours, Université de Bamenda 

N’SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Marien N’gouabi de Brazzaville 

OULAI Jean-Claude, Professeur titulaire, Communication, Université Alassane Ouattara 

OZOUKOU Koudou François, Maître-Assistant, philosophie, Université Alassane Ouattara, 

Bouaké, Côte d’Ivoire 

Comité de lecture 

ALLABA Djama Ignace, Maître de conférences, Université Félix Houphouët-Boigny  

BA Idrissa, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop  

BRINDOUMI Atta Kouamé Jacob, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

CAMARA Moritié, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara   

COULIBALY Amara, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DEDE Jean Charles, Maître de conférences, Université Alassane Ouattara  

DEDOMON Claude, Professeur titulaire, Université Alassane Ouattara 

DIARRASOUBA Bazoumana, Maître de conférences, Université Alassane Ouattara 

DJAMALA Kouadio Alexandre, Assistant, Université Alassane Ouattara 

EBA Axel Richard, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara  

FAYE Ousseynou, Professeur titulaire, Université  Cheick Anta Diop   

GOMA-THETHET Roval, Maître de conférences, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville  

GOMGNIMBOU Moustapha, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou  

KOUAME N’Founoum Parfait Sidoine, Maître-Assistant, Université Peleforo Gon Coulibaly  



3 
 

KOUASSI Koffi Sylvain, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara 

MAWA -Clémence, Chargée de cours, Université de Bamenda 

N’SONSSISA Auguste, Professeur titulaire, Marien N'Gouabi de Brazzaville 

N´GUESSAN Konan Parfait, Maître-Assistant, Histoire, Université Félix Houphouët-Boigny 

NGAMOUNTSIKA Edouard, Professeur titulaire, Université Marien N'Gouabi de Brazzaville 

NGUE Emmanuel, Maître de conférences, Université de Yaoundé I 

OZOUKOU Koudou François, Maître-Assistant, Université Alassane Ouattara, Bouaké 

SANOGO Lamine Mamadou, Directeur de recherches, CNRST, Ouagadougou 

SARR Nissire Mouhamadou, Maître de conférences, Université Cheick Anta Diop 

POLITIQUE ÉDITORIALE 

Le Fromager est une revue internationale qui fournit une plateforme aux scientifiques et aux 

chercheurs du monde entier pour la diffusion des connaissances en sciences humaines et sociales 

et domaines connexes. Les articles publiés sont en accès libre et, donc, accessibles à toute personne. 

RECOMMANDATIONS AUX AUTEURS 

Le Fromager n’accepte que des articles inédits et originaux en français ou en anglais. Les articles publiés 

n’engagent que leurs auteurs.  

Le manuscrit est remis à deux rapporteurs au moins, choisis en fonction de leur compétence dans la 

discipline. Le secrétariat de rédaction communique aux auteurs les observations formulées par le Comité 

de lecture ainsi qu’une copie du rapport, si cela est nécessaire. Dans le cas où la publication de l’article est 

acceptée avec révisions, l’auteur dispose alors d’un délai — d’autant plus long que l’article sera parvenu 

plus tôt au secrétariat pour remettre la version définitive de son texte.  

Les auteurs sont invités à respecter les délais qui leur seront communiqués, sous peine de voir la publication 

de leurs travaux repoussée au numéro suivant.  

1. Structure de l’article  

Pour un article qui est une contribution théorique et fondamentale : Titre, Prénom et Nom 

de l’auteur, Fonction, Grade, Institution d’attache, Adresse électronique, Résumé en Français 

[200 mots maximum], Mots clés [5 mots maximum] ; Titre en Anglais, Abstract, Keywords ; 

Introduction (justification du thème, problématique, hypothèses/objectifs scientifiques, 

approche méthodologique), Développement articulé, Conclusion, Bibliographie.   

Pour un article qui résulte d’une recherche de terrain : Titre, Prénom et Nom de l’auteur, 

Fonction, Grade, Institution d’attache, Adresse électronique, Résumé en Français [200 mots au 

plus], Mots clés [5 mots au plus] ; Titre en Anglais, Abstract, Keywords ; Introduction, 

Méthodologie, Résultats et Discussion, Conclusion, Bibliographie.  

2. Longueur de l’article  

Quelle que soit la nature de l’article, sa longueur maximale, incluant aussi bien le texte principal que 

les résumés, les notes et la documentation, doit être comprise entre 5000 et 8000 mots.  

3. Formats d’enregistrement et d’envoi  



4 
 

Tous les articles doivent nous parvenir obligatoirement en version numérique. 

Texte numérique (Word et PDF)  

3.1 Traitement de texte  

La saisie de l’article doit être effectuée avec traitement de texte Word, obligatoirement en police 

Garamond de taille 12, interligne simple (1).  

La mise en forme (changement de corps, de caractères, normalisation des titres, etc.) est réalisée 

par l’équipe éditoriale de la revue. Les césures manuelles, le soulignement, le retrait d’alinéa ou de 

tabulation pour les paragraphes sont proscrits. Une ligne sera sautée pour différencier les 

paragraphes.  

Pour la ponctuation, les normes sont les suivantes : un espace après (.) et (,) ; un espace avant et 

après (;), (:), (?), et (!). Les signes mathématiques (+, —, etc.) sont précédés et suivis d’un espace.  

L’utilisation des guillemets français (« ») doit être privilégiée. Les guillemets anglais (‘‘ ’’) ne doivent 

apparaître qu’à l’intérieur de citations déjà entre guillemets.  

Les chiffres incorporés dans le texte doivent être écrits en toutes lettres jusqu’au nombre cent.  
Au- delà, ils le seront sous forme de chiffres arabes (101, 102, 103…) 

Les siècles doivent être indiqués en chiffres romains (I, II, III, IV, X, XX). 

Les appels de note doivent se situer avant la ponctuation.  

3.2. Le texte imprimé  

Le texte comporte une marge de 2,5 cm sur les quatre bords. L’auteur peut faire apparaître 

directement les enrichissements typographiques ou avoir recours aux codes suivants : 1 trait : 

italiques 2 traits : capitales (majuscules) 1 trait ondulé : caractères gras. Le texte sera paginé.  

4. Pagination  

Le document est paginé de la page de titre aux références bibliographiques. Cette pagination sera 

continue sans bis, ter, etc.  

5. Références bibliographiques  

S’assurer que toutes les références bibliographiques indiquées dans le texte, et seulement celles-ci 

s’y trouvent. Elles doivent être présentées selon les normes suivantes :  

5.1. Bibliographie  

– Pour un ouvrage :  
PICLIN Michel, 2017, La notion de transcendance : son sens, son évolution, Paris, Armand Colin, 
548 p.  

– Pour un article de périodique :  

IGUE Ogunsola, 2010, « Une nouvelle génération de leaders en Afrique : quels enjeux ? », Revue 
internationale de politique de développement, vol. 1, No. 2, p. 119-138.  

– Pour un article dans un ouvrage :  

ZARADER Marlène, 1981, « Être et Transcendance Chez Heidegger », in Martin KAPPLER (dir.), 

Métaphysique et Morale, Paris, L´Harmattan, 300 p.  

– Pour une thèse :  
OLEH Kam, 2008, « Logiques paysannes, logiques des développeurs et stratégies participatives 
dans les projets de développements ; l’exemple du projet Bad-Ouest en Côte d’Ivoire », Thèse 
unique de doctorat, Institut d’Ethnologie, Université Cocody, Côte D’Ivoire.  

 

 



5 
 

 

5.2. Sources  

– Pour les sources écrites :  

Nom de la structure conservant le document (Centre d’archives), fonds, carton ou dossier, titre 

du document, année (exemple : GGAEF — 4 (1) D39 : Rapport annuel d’ensemble de la colonie 

du Gabon, en 1939.   

– Pour les sources orales :  

Nom(s) et prénom(s) de l’informateur, numéro d’ordre, date et lieu de l’entretien, sa qualité et sa 

profession, son âge et/ou sa date de naissance.  

6. Références et notes  

6.1. Appel de référence  

Dans le texte, l’appel à la référence bibliographique se fait suivant la méthode du premier élément 

et de la date, entre parenthèses. En d’autres termes, les références des ouvrages et des articles 

doivent être placées à l’intérieur du texte en indiquant, entre parenthèses, le nom de l’auteur 

précédé de l’abréviation de son prénom, l’année et/ou la (les) page(s) consulté(es), suivis de deux 

points. Exemple : (A. Koffi, 2012 : 54-55).  

Si plusieurs références existent dans la même année pour un même auteur, faire suivre la date de a, 

b, etc., tant dans l’appel que dans la bibliographie : (A. Koffi, 2012a).  

À partir de trois auteurs, faire suivre le premier auteur de et al. : (K. Arnaud et al. 2010). Quand il 

est fait appel à plusieurs références distinctes, on séparera les différentes références par un point-

virgule (;) : (E. Kedar, 1978, 1989 ; E. Zadi, 1990).  

6.2. Références aux sources  

Les références aux sources (orales ou imprimées) doivent être indiquées en note de bas de page 

selon une numérotation continue.  

6.3. Notes de bas de page  

Les explications ou autres développements explicitant le texte doivent être placés en notes de bas 

de page correspondante (sous la forme : 1, 2, 3, etc.). Ces notes infra-paginales doivent être 

exceptionnelles et aussi brèves que possible.  

6.4. Citations  

Le texte peut comporter des citations. Celles-ci doivent être mises en évidence à partir de lignes ; 

retrait gauche et droite en interligne simple, en italique et entre guillemets.  

– Les citations courtes (1, 2 ou 3 lignes) doivent être entre guillemets français à l’intérieur des 

paragraphes en police 12, interligne simple. 

– Les citations longues (4 lignes et plus) doivent être sans guillemets et hors texte, avec un retrait 

de 1 cm à gauche et interligne simple.  

– Les Crochets : Mettre entre crochets [] les lettres ou les mots ajoutés ou changés dans une 

citation, de même que les points de suspension indiquant la coupure d’un passage […].  

 7. Les documents non textuels  

7. 1 Illustrations  

L’ensemble des illustrations, y compris les photographies, doit impérativement accompagner la 

première expédition de l’article. En plus de chaque original, l’auteur fournira une copie aux 

dimensions souhaitées pour la publication : pleine page, demi-page, sur une colonne, etc. Au dos 



6 
 

seront portés le nom du ou des auteurs, le numéro de la figure, l’indication du haut de l’illustration. 

La justification maximale est de 120 mm de largeur sur 200 mm de hauteur pour une illustration 

pleine page. Les textes portés sur les illustrations seront en Garamond.  

7.2 Dessins originaux  
Ils seront soit tracés à l’encre de Chine, soit issus de traitement informatique imprimé dans 
de bonnes conditions. Dans ce dernier cas, on évitera les trames dessinées. Pour les objets 
lithiques, les croquis dits « schémas diacritiques » gagneront à être accompagnés des dessins 
traités en hachures valorisantes qui, eux, montrent la morphologie technique.  

7.3 Documents photographiques  

Les documents doivent être parfaitement nets, contrastés et être fournis sous forme de fichier 

numérique ; enregistrés pour « PC » (Photoshop ©/niveaux de gris 300 ppi ou bitmap 600 

ppi/Tiff/taille de publication dans Illustrator © ou tout autre logiciel de dessin 

vectoriel/EPS/textes vectorisés).  

 7.4 Tableaux  

La revue n’assure pas la composition des tableaux. Ils devront être remis sous forme de fichiers 

Acrobat © PDF (print/niveau de gris/taille de publication/300dpi) ou Illustrator © (EPS/niveau 

de gris/taille de publication/300dpi), respectant la justification et la mise en pages de la revue. 

Privilégier les fontes Garamond.  

7.5 Échelles  

Aussi souvent que possible, la représentation grandeur nature sera recherchée. Lorsque la 

réduction s’impose, l’auteur aura soin de prévoir une échelle de réduction constante pour une 

même catégorie de vestiges. Pour chaque carte ou plan, l’auteur donnera une échelle graphique, 

ainsi que la direction du Nord. Pour les objets dessinés ou photographiés, une échelle, si possible 

constante, accompagnera chaque pièce ou ensemble de pièces.  

7.6 Titres des illustrations, photos et tableaux  

Toutes les illustrations, toutes les photos et tous les tableaux doivent avoir des titres. Ces titres sont 

obligatoirement placés en dessous des illustrations, des photos ou des tableaux.  

7.7 Légendes   

L’auteur accordera un soin particulier à la qualité des légendes. Les illustrations, les photos, les 

tableaux et leurs légendes constituent souvent le premier contact du lecteur avec l’article. Les 

légendes doivent être placées en dessous des titres.  

7.8 Appels des illustrations, photos et tableaux  

Dans le texte, l’auteur doit obligatoirement indiquer l’appel aux illustrations, photos ou tableaux.  

Cet appel doit être en chiffres arabes : (fig. 1), (tabl. 2), (pl. 3 - fig. 4), etc.  

   

Site internet de LE FROMAGER : https://revuefromager.net/ 
  L’équipe éditoriale 

  

https://revuefromager.net/


7 
 

SOMMAIRE 

Ernest BASSANE, Koudougou Frédéric KONTOGOM 
Approche paradigmatique et syntagmatique des personnages seniors dans la littérature africaine 
écrite : entre civilité et absurdité          9-22 

Pascal GRENG 
Le rite initiatique « laba » chez les Mousgum de la vallée du Logone : un mode opératoire de 
l’intégration socioculturelle transfrontalière       23-37 

Christ Guy Roland GBAKRÉ  
L’approche rousseauiste de la séparation des pouvoirs un idéal d’équilibre social  38-51 

Dein Fulgence TIEMOKO  
Les violences transfrontalières post-crise électorale à l’ouest de la côte d’ivoire : une des 
conséquences de la déstabilisation de l’espace frontalier ivoiro-libérien (1989-2013)  52-68 

Mamadou TOP 
La communication institutionnelle d’Orange face au boycott des usagers durant la crise de 2020 
        69-80 

Gninlnan Hervé COULIBALY; Diane Natacha ADOUKO, épouse KOUADIO; Awa 
OUATTARA 
Les contraintes de la durabilité du karité dans la région du poro (nord ivoirien)   81-91 

Moussa FOFANA, Oumarou AROU 
Enfant malade et mécanismes de recours aux soins endogènes dans la commune VI du district de 
Bamako (Mali)                    92-108 

Sandrine KEULAI   
Le parcours du personnage romanesque :  de l’ascencion à la déchéance sociale         109-125 

Ahibalè KAMBOULE  
Appropriation des pratiques culturale et culturelle comme figures d’identité dans le roman 
burkinabè francophone                 126-139 

Ernest BASSANE 
Forces de défense et de sécurité du Burkina Faso: pour une sociologie de la littérature d’un 
épiphénomène                  140-152 

Ibrahima Sadio FOFANA, Mahamar ATTINO 
Gestion des pêcheries le long du fleuve Niger dans le cercle de Mopti (Mali))         153-171         

Gnéba Tanoh Paulin WATTO, Amoin Marie Laure KOUADIO 
L’aliéné : une figure plurielle dans BlacKkKlansman de Spike Lee ainsi que Foe et Life and Times 
of Michael K de John Maxwell Coetzee               172-182 

Bertille-Laure DJUISSI GUEUTUE 
La stylistique à la rescousse des circonstants propositionnels             183-200 

N’Zué Koffi Arsène GNA, Valoua FOFANA, Tiémoko DOUMBIA 
La baisse des revenus tirés du cacao et repositionnement socio-économiques des femmes dans les 
ménages ruraux de la région de San-Pedro              201-218 

Maurice Youan BI TIE 
La résistance des Sia face à la colonisation française (1901 – 1904)           219-232 

Farsia Korme NEMSOU  
Enseignement de l’éducation civique et morale dans des collèges de N’Djamena /Tchad : vers une 
contribution à la citoyenneté                233-245 



8 
 

Sékré Alphonse GBODJE, Hosséwon Rolland Pacôme OULAI, Djolé Jean Claude 
KOMENAN 
Implantation et évolution du pentecotisme en Côte d’Ivoire jusqu’en 1990           246-262 

Carelle Prisca Aya KOUAME-KONATE 
Contextualisation communicationnelle de la question sécuritaire inclusive et durable à Bouaké 
                   263-277 

Zoulcoufouli ZONOU 
L'animal comme figure d’autorité dans Memoires de porc-epic d’Alain Mabanckou et En attendant 

le vote des bêtes sauvages de Ahmadou Kourouma              278-286 

Bambado BALDE 

Le phénomène du décrochage scolaire dans la ville de Saint-Louis du Sénégal : cas du lycée Charles 

De Gaule                       287-305 

Emmanuel BATIONO, Drissa TAO 
Environnement numérique et promotion de la diversité des expressions culturelles à l’aune de la 
convention 2005 de l’UNESCO dans l’espace UEMOA            306-320 



23 
 

Le rite initiatique « laba » chez les Mousgum de la vallée du 
Logone : 

un mode opératoire de l’intégration socioculturelle transfrontalière 

Pascal GRENG 

Enseignant-Chercheur, Chargé de Cours 
Département d’hisoire/FALSH/ 

Université de Ngaoundéré 
pascalgreng@gmail.com 

Résumé 

Les frontières artificielles coloniales ont divisé les groupes ethniques jadis homogènes. Au nom de ces 
frontières, les peuples traits d’union de la vallée du Logone, notamment les Mousgum, Massa ou Toupouri, 
se réclament soit des Tchadiens, soit des Camerounais. Il existe, cependant, des éléments culturels dont les 
pratiques transcendent lesdites frontières au point de constituer de véritables facteurs d’intégration 
socioculturelle transfrontalière. C’est le cas du rite initiatique laba des Mousgoum de la vallée du Logone. 
Référent identitaire mousgoum, ce rite s’entrechoque difficilement avec les valeurs culturelles massa ou 
toupouri, transcendant les barrières culturelles frontalières, ramenant autour de cette pratique les Mousgoum 
tchadiens et camerounais. Comment le laba, rite initiatique mousgoum, permet-il d’unir les différents 
groupes ethniques de la vallée du Logone, divisés par les frontières héritées de la colonisation ? Pour la 
réalisation de cet article, nous avons eu recours aux sources orales et écrites dans une approche 
méthodologique combinant enquêtes de terrain pour des témoignages oraux et recherches documentaires. 
Il en ressort que le laba des mousgoum de la vallée du Logone est un véritable facteur d’intégration 
socioculturelle des groupes ethniques existants. Il peut être organisé au Cameroun comme au Tchad, passant 
outre les barrières frontalières coloniales. 

Mots clés : laba, mousgum, frontière, intégration, vallée du Logone 

Abstract 

The borders inherited from colonization have created divisions in homogenous ethnic groups. Because of 
these borders, the inhabitants of the Logone valley, precisely the Mousgum, Massa or the toupouri can claim 
to be either Chadians or Cameroonians. This is phenomenon is generally observed with social groups in 
Africa. However, despite the presence of these borders, there are cultural aspects, whose practices go beyond 
this division, thus becoming real factors of cross-border and socio-cultural integration. For example, the 
Logone valley Mousgoums introduction ritual, called “Laba”. Originally a Mousgoum practice,this ritual 
shares cultural values with the Massa’s or Toupouri’s, and thus transcends cultural barriers and borders, 
bringing back the Chadian and Cameroonian Mousgoums together. How does the “Laba”, initially a 
Mousgoum initiatory ritual, brings back together the different ethnic groups of the Logone valley that were 
once separated through colonization? To write this article, we had use oral and written sources in a 
methodological approach which combines field work for testimonies and documentations. From this 
analysis, it is clear that the “Laba” of the Logone valley Mousgoum’s is a real factor of socio-cultural 
integration between the existing ethnic groups. This rite can be organized in Cameroon as well as in Chad 
without takinginto account the borders or barriers coming from colonization. 

Keywords: Border, integration, Laba, Logone valley, Mousgoum 

 

  

mailto:pascalgreng@gmail.com


Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

24 
 

Introduction  

Le laba est une pratique initiatique chez les Mousgoum de la vallée du Logone. Les 

Mousgoum constituent un groupe ethnique trait d’union qui se trouve au Tchad et au Cameroun, 

à la faveur des frontières héritées de la colonisation. Chez ce groupe ethnique, à l’instar de bon 

nombre de peuples africains, l’éducation traditionnelle, en général, et le rite initiatique, en 

particulier, constituent des aspects importants, voire indispensables dont il faut tenir compte pour 

la compréhension de la dynamique sociale et celle de la personnalité même de l’individu. Les 

croyances et les pratiques magico-religieuses orientent tout processus de socialisation et 

déterminent la psychologie collective. Le monde du sacré et les puissances invisibles s’associent à 

la cosmogonie et à l’anthropogonie mousgoum pour servir de fondement à l’éducation des jeunes 

garçons, mécanisme par lequel ces derniers deviennent des hommes à part entière. 

Le termel laba, en réalité, désigne le rite, mais indique aussi la période d’initiation aux 

valeurs, aux us et coutumes du peuple mousgoum. Cette pratique initiatique place les individus 

dans un univers qui façonne non seulement leurs comportements, mais aussi et surtout leur 

fonctionnement dans la société en général. Il s’agit dans cette étude, de faire une analyse historique 

de cette pratique initiatique, trait de culture et de l’identité du groupe ethnique mousgoum qui, 

malgré les frontières coloniales qui ont divisé ce groupe en des Tchadiens et des Camerounais, reste 

et demeure uni autour de cette pratique initiatique. Dans son déroulement, la pratique du rite 

initiatique laba, fait fondre non seulement les frontières héritées de la colonisation, mais également 

les barrières socioculturelles pour une véritable intégration par le bas entre les groupes ethniques. 

Dès lors, la question que l’on est en droit de se poser est celle de savoir, comment le « laba » qui 

est à l’origine un rite initiatique mousgoum, permet-il de ramener ensemble les différents groupes 

ethniques de la vallée du Logone divisés par les frontières héritées de la colonisation ? Le rite 

initiatique laba est un véritable tremplin d’intégration sous-régionale. L’objectif dans ce travail, est 

d’analyser le rite initiatique laba comme facteur d’intégration socioculturelle transfrontalière. 

La démarche méthodologique utilisée dans la réalisation de cet article a consisté en la 

collecte des données écrites et des données orales. Le recoupement et l’interprétation critique des 

données ainsi collectées ont permis d’organiser le travail autour de trois articulations principales. 

La première articulation s’attèle à faire une brève présentation du groupe ethnique mougoum au 

sein duquel se déroule cette pratique initiatique ; la seconde articulation quant à elle, étudie l’origine 

et le déroulement proprement dit de cette pratique initiatique qui est le laba ; la troisième 

articulation s’intéresse à la sortie et au retour des jeunes initiés dans leurs villages respectifs. 

  



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

25 
 

I-Aperçu historique des Mousgoum de la vallée du Logone 

Les Mousgoum sont un peuple de l’Afrique Centrale et Occidentale. Riverains du Moyen 

Logone, les Mousgoum se trouvent en majorité à la fois au Tchad et au Cameroun, surtout dans 

les plaines du Nord-Cameroun et au Sud-Ouest du Tchad ; mais on les trouve également dans l’Est 

du Nigéria et au Soudan. Ils sont désignés sous les termes de Moului au Tchad et Mousgoum au 

Cameroun (J. Cabot, 1965 : 80). Au Cameroun, les Mousgoum se trouvent dans les départements 

du Mayo Danay et du Logone et Chari, reconnus comme leur terroir. Les Mousgoum se trouvent 

aussi par extension dans les départements du Diamaré et du Mayo Sava. Ceux-ci sont considérés 

comme les Mousgoum de la diaspora, quand bien même ces derniers se considèrent difficilement 

comme tels.  

Christian Seignobos laisse lire entre les lignes que ce groupe ethnique est désigné ainsi par 

les premiers voyageurs européens et ensuite par l’administration allemande. Puis l’administration 

française les désigne tour à tour sous les termes Musgo, Musgu, Muzuk et Musseku (C. Seignobos, 

2003 : 16). À cause de leur proximité d’avec les Massa et surtout de leurs traits culturels, les 

Mousgoum furent longtemps, sous l’administration française, assimilés aux Massa, terme désignant 

l’ensemble des populations noires. Cette confusion de nom dura jusqu’à la fin des années 1930, 

quand ce groupe ethnique reprit l’actuel nom de Mousgoum (C. Seignobos, 2003 : 16). Ces derniers 

appartiennent au groupe ethnique de langue tchadique, de la famille du Logone constituée des 

Massa et des Kotoko, se réclamant tous descendants des Sao (J. Cabot, 1965 : 77). Ahidjo Paul 

rapporte : « les Mousgoum résultent d’un croisement entre les anciennes populations Sao et 

Baguirmennes dont ils auraient d’ailleurs gardé la taille (P. Ahidjo, 2012 : 77). 

Par ailleurs, sur la base de la tradition orale, les Mousgoum eux-mêmes rapportent que le 

terme « Massa » qui est conféré aujourd’hui au seul groupe ethnique Massa désignerait à l’origine 

même les Mousgoum. En effet, lorsque les premiers Blancs arrivent, (les Explorateurs tel que 

André Gide), ils rencontrent un groupe des pêcheurs mousgoum. Les Blancs demandent aux 

membres du groupe ce qu’ils sont en train de faire. Ne comprenant donc pas ce que les Blancs 

demandent, un des membres du groupe rétorque « MASSA » ou « MASLA » en langue mousgoum, 

qui signifie « quoi ?» ou encore « comment ? », dans le but de savoir ce que demandent les Blancs. 

C’est ainsi que les Blancs transcrivent « Massa » (P. Greng, 2018 : 99) terme par lequel l’homme 

Blanc désigna longtemps l’ensemble des populations noires. C’est ce que confirme d’ailleurs David 

Abaikaye quand il écrit : « Qu’en général chez les Musgum, dès lors que deux individus se 

rencontrent, le premier mot qu’ils se disent est le vocable « masla » qui veut dire « comment ? » ; et 

très souvent, ce mot est prononcé « massa » par d’autres groupes ethniques voisins (Arabes, 

Baguirmiens, Kotoko, Kanem, Massa et Mundangs…) » (D. Abaikaye, 2022 : 30). Le groupe 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

26 
 

ethnique désigné aujourd’hui par le terme « Massa » se nommait « Ma-sa-na » ou « Ma-sa’-a » qui 

signifie « le vrai homme », « la meilleure espèce humaine » ou encore « l’homme courageux »1. 

Les Mousgoum, tout comme les autres groupes ethniques des rives des fleuves Chari et 

Logone, auraient migré à partir du lac Fitri et leur peuplement dans le Bagiurmi serait bien antérieur 

à la fondation dudit royaume. Dans cette trajectoire migratoire Christian Seignobos indique 

que : « les migrations sont orientées du nord-est vers le sud-ouest, avec les points d’arrêt de 

reconstruction et capitalisation de peuplement que sont les fleuves Bahr Ergig, Chari, puis le 

Logone » (C. Seignobos, 2003 : 16 - 17). Dans la même veine, Igor De Garine fait savoir que les 

Mouloui ou encore Mulwi, qui ne sont autres que les Mousgoum, étaient déjà en place et occupaient 

un territoire précis du Logone au moment de la création des principautés kotoko (I. De Garine, 

1973 :176). 

Au total, la migration du peuple mousgoum, tout comme les autres mouvements humains 

anciens de la région, est liée à certains facteurs au nombre desquels les crises environnementales et 

les conquêtes territoriales des empires esclavagistes, qui disloquèrent les structures sociales des 

populations des abords du lac Tchad. Ce sont ces facteurs d’ordre naturel et humain qui expliquent 

la quasi-totalité des mouvements des populations dans le bassin du lac Tchad. Les Kotoko, les 

Massa et les Mousgoum sont d’excellents pêcheurs, éleveurs et agriculteurs. Et la présence des 

cours d’eau, des terres fertiles et des pâturages, ont déterminé leurs choix pour leurs zones actuelles 

d’habitation. 

Comme chez bon nombre de peuples africains, la culture du peuple mousgoum, qui se 

réclame descendant des Sao, se caractérise, par la construction des cases obus appelées Teuleuk. 

Cette culture se caractérise aussi par des danses folkloriques appelées gourna ou gourou, dalanga, la 

danse guerrière appelée djaaga  (M. Makouaye  Keblet, 2022 : 49) chez les hommes, akorkoto ou 

encore  kédenguéné exécutées par les femmes, mais aussi et surtout la culture de ce peuple se 

caractérise par des rites au nombre desquels le rite initiatique  laba que seuls les hommes sont 

appelés à le pratiquer. 

2- Le rite initiatique labla : l’origine, le déroulement et son caractère intégrateur 

Il est important d’évoquer en filigrane, l’origine du rite initiatique laba avant de se pencher 

sur le déroulement proprement dit de cette pratique. 

  

 

1 Entretien avec Golo Jean Pierre, Ngaoundéré le 20 mai 2022) 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

27 
 

2. 1- Origine du laba 

À l’origine du laba se trouve une fascinante légende. En effet, la tradition orale rapporte 

qu’au cours de ses pérégrinations dans le cadre de la recherche quotidienne de sa « pitance », un 

célèbre chasseur dont on ignore le nom exact, mais que l’on a dénommé Mouzouk Zoumgoy, parce 

qu’il serait issu du clan Mouzouk et du village Zoumgoy, surprit un singe en train d’initier ses petits. 

Ayant visuellement découvert et dévoilé le secret de l’animal, Mouzouk Zoumgoy se vit imposer 

un choix embarrassant. Soit garder sa vie sauve au prix de son initiation, soit passer de vie à trépas 

(G. L. Taguem Fah, inédit). Face à ce dilemme, Mouzouk  Zoumgoy choisit le moindre mal qui 

était celui de se faire initier et d’initier désormais sa descendance. Après son initiation, Mouzouk 

Zoumgoy reçut une sorte d’oignon sauvage nécessaire à l’initiation appelé tampasse ou miyey en 

mousgoum. Dès son retour au village, Mouzouk Zoumgoy rassemble ses fils et fait d’eux les 

premiers initiés. C’est ainsi que cette pratique est alors adoptée par son clan, les autres clans 

mousgoum et de génération en génération, devenant le fondement de la société mousgoum.2 

Parlant de l’origine mousgoum de ce rite initiatique chez les Massa et les Toupouri, 

l’Ethnologue français Igor de Garine qui a étudié les Massa rapporte que ce sont les Mousgoum 

qui, fuyant les Peuls de Mindif vers les années 1800 auraient diffusé cette pratique initiatique chez 

les Massa et les Toupouri (I. De Garine, 1964 : 24-28). Dans la même veine, le Père Jérémie 

Appissidi, reprenant le Père Denis qui a étudié les us et coutumes toupouri, rapporte : 

Nous sommes renseignés sur la marche du nord vers le sud de certains groupes ethniques mouzouk 
de la région du mayo Guerléo ; deux clans sont identifiables dans le sud du Moyo Danay : celui de 
Diguir, originaire de Lougoye Bourao, parti du quartier Gamdjam de Widigué dont les descendants 
s’observent à Volmay sur la rive Ouest du lac de fianga, au Sud de Koumargui, à Volmay sur la rive 
Est de Fianga, au Nord de Moulvoudey, à Noulda au quartier Mouzouk Zoumgoy, à Diguir, quartier 
du village de Hounyo. C’est au même groupe que ressortit le village de Kankoura du canton de 
Datcheka, émanation de Hounyo créé par Yillou, du clan Diguir installé au quartier Mouzouk  
Zoumgoy du village de Noulda, propriétaire de rite initiatique laba, qui a été le premier à l’introduire 
en pays Massa et Toupouri » (J. Appissidi, 2011 : 6). 
 

Igor De Garine estime d’ailleurs que douze sessions espacées de sept ans auraient eu lieu depuis le 

début du rite initiatique en pays Toupouri, et d’après l’auteur, l’arrivée de Diguir sur le site remonte 

approximativement à 1875 (I. De Garine, 1973 : 179). Poursuivant sa réflexion, cet auteur fait 

observer que dans les villages de Koumargui et de Bosgoy dont les populations sont opposées aux 

Toupouri de Soum-Kaya, les Mousgoum auraient fondé le village Bahiga et auraient séjourné 

d’ailleurs à Djiglao et Fianga. 

 
2 Entretien avec Sylna Djobom,  Hiina Akringa, Djafga, 10 août 2021, entretien avec Vounsoumna ,Wayanka (Tchad), 
le15 août, 2021 , entretien avec Damni Tchitouang, Gabaraye, le 20 août 2021. 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

28 
 

Au regard de ce qui précède, l’on peut affirmer que les Mousgoum seraient à l’origine de 

cette pratique initiatique qu’est le laba et que cette pratique initiatique se serait répandue aussi bien 

chez les Massa que chez les Toupouri bien après, qu’avec les mouvements des populations du Nord 

vers le Sud. Les Massa et les Toupouri ont bien adopté cette pratique initiatique dans leurs cultures 

sans grand heurt, ce qui montre à n’en point douter que le laba est un véritable facteur d’intégration 

socioculturelle. Toutefois, à part la date de 1875 estimée par Igor De Garine comme début de cette 

pratique initiatique en pays Toupouri, il est véritablement difficile de s’aventurer à donner une date 

exacte du début de laba chez les Mousgoum, considérés comme les initiateurs et propagateurs de 

ce rite de passage qui frise l’intronisation et permet de compléter l’éducation familiale afin d’intégrer 

l’adolescent dans la vie communautaire (G. Kouassi, 1988 : 16). 

Tout au moins, l’on ne peut que faire des suppositions, une méthode qui n’est d’ailleurs pas 

appréciée en histoire, car l’histoire se base sur les faits. Si on se base sur la date de 1875 comme 

celle marquant le début de cette pratique lébé en pays Toupouri, et que la durée séparant une session 

d’une autre est de sept ans ; et qu’il y eut douze sessions passées chez les premiers initiateurs avant 

que les Toupouri ne commencent cette pratique, le début de cette pratique initiatique chez les 

Mousgoum remonterait probablement en 1791 mathématiquement parlant. Cette dernière fit son 

chemin chez les Mousgoum jusqu’en 1965, date à laquelle un décret de l’ancien Président de la 

République Ahmadou Ahidjo interdit ladite pratique traditionnelle au Cameroun. Elle ne va refaire 

surface en pays Mousgoum qu’en 1975 dans la mouvance de l’initiation instituée au Tchad par le 

Président de la République François Ngartha Tombalbaye, plus précisément en pays Sara sous 

l’appellation de Yondo. Cette initiation est connue en pays mousgoum sous le nom de labaa 

Tombalbaye, littéralement comprise comme « L’initiation de Tombalbaye ». 

De ce qui précède l’on peut retenir que laba est un rite initiatique d’origine mousgoum, mais 

qui est adopté par les autres groupes ethniques de la vallée du Logone en l’occurrence les Massa et 

les Toupouri, montrant ainsi son caractère intégrateur et se positionnant comme un véritable 

facteur d’intégration socioculturelle. Comment se déroule cette pratique initiatique ? 

2.2- Le déroulement du laba 

Qu’il soit organisé au Tchad ou au Cameroun, plusieurs phases marquent le laba chez les 

Mousgoum. On peut retenir, entre autres, la phase préparatoire, le déroulement même de l’initiation 

et la sortie des initiés. Ces différentes phases sont dirigées par des maîtres de laba selon qu’il est 

organisé aussi bien du côté du Tchad que du côté du Cameroun sans tenir compte des barrières 

frontalières. On en dénombre deux catégories à savoir le lagui qui officie comme le grand chef et 

les paakai qui officient comme assistants. 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

29 
 

Le lagui en réalité, est une personne choisie dans la famille pour s’occuper des pratiques 

initiatiques. En fait, pour étendre son pouvoir, ce dernier reconnu par tous les Mousgoum comme 

initiateur, accorde une partie de ses puissances à certains clans, malgré les frontières coloniales 

existantes. Ce dernier joue un rôle important et délicat, dans la mesure où il est le dépositaire de 

tous les rites de la session de l’initiation et, par conséquent, il détient tous les secrets et les mystères 

qui entourent cette pratique initiatique. Il détient tous les pouvoirs dans le camp de l’initiation, 

qu’elle soit organisée au Tchad ou au Cameroun. 

Comme officiant principal, le lagui est appelé, avant, pendant et après l’initiation, à offrir 

des sacrifices avec des moutons et des œufs de poule à la déesse de l’initiation appelée maagai en 

langue mousgoum pour attirer les bonnes grâces de celle-ci sur les enfants afin de les épargner de 

tout danger. Aussi, pour toute session d’initiation prévue au Tchad ou au Cameroun, le lagui est-il  

tenu à aller soit dans la grande famille en charge de l’initiation, soit chez un des lagui ayant organisé 

la dernière session, chercher la tige symbolique de l’initiation appelée yahaw en mousgoum.3 Selon 

nos différents informateurs, cette tige, appelée yahaw, est donc ramenée un an avant le début de la 

session prévue et dès lors, les sacrifices en prélude à la session prochaine peuvent commencer et 

ceci pour tous les Mousgum de part et d’autres des frontières. Le lagui offre le mouton en sacrifice 

pour implorer la paix dans le camp. Certaines parties de l’animal sacrifié, notamment la tête, la peau 

et les parties des membres, sont offertes à la déesse maagai. À part son rôle de sacrificateur, le lagui 

est l’unique personne qui a le dernier mot et les dernières décisions au camp de l’initiation. Il est le 

gardien du camp. Toutefois, le lagui qui est avant tout un pai (singulier de paakai) travaille en 

collaboration avec les paakai qui l’assistent dans ses différentes tâches. 

Il convient de relever que les paakai qui viennent des différents villages du Cameroun et du 

Tchad ou des différents clans, accompagnent les nouvelles recrues au camp réservé pour l’initiation 

selon le lieu choisi pour la session. Ce sont eux qui préparent en réalité les néophytes venant des 

différents villages, procèdent à leur regroupement un après-midi dans un premier camp avant le 

grand campement. Dans ce premier camp, les paakai tchadiens, tout comme les paakai 

camerounais, administrent des toilettes rituelles et rasent les têtes des jeunes gens. Comme le 

souligne Joseph Domo, les « paina » chez les Massa et « paakai » chez les Mousgoum, jouent le rôle 

de parrain des jeunes néophytes qui les protègent contre la Déesse labata ou maagai qui peut sévir et 

même faire disparaître un individu (J. Domo, 2000 : 91). C’est alors dans ce premier camp que 

 
3 Entretien avec Sylna Djobom, Hiina Akringa, Amaikaye Barthelemy, Amilinga Hawaye, Hiina Julien, Djafga, le 10 
août 2021, avec Vounsoumna, Wayanga (Tchad) , le 15 août 2021, avec Damni Tchitouang, Gabaraye,  le 20 août 2021, 
avec  Ahinaminseng, Mourla, le 25 août 2021 et avec  Ambaza Bougolna,  Bedem (Tchad),  le 5 septembre 2021.  



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

30 
 

les paakai doivent au préalable mettre leurs protégés au courant du cérémonial et porter à leur 

connaissance les interdits y afférents. 

Dans ce premier camp aussi, un repas copieux en guise d’adieu est offert aux jeunes 

néophytes par les parents, car ils ne sont pas sûrs de revoir leurs progénitures. Les paakai ou paina 

sont aussi appelés à ramener les jeunes initiés après la sortie du grand campement aux différents 

camps à proximité des différents villages des pays respectifs ayant envoyé des enfants à l’initiation. 

Ces mêmes paakai ou paina sont appelés à continuer le processus d’apprentissage de la sagesse, des 

lois et des valeurs culturelles commencé au grand camp par le lagui.4 Ces secrets transmis aux 

différents adogoni (les jeunes initiés en langue des initiés) ne doivent jamais être divulgués selon les 

dires de certains paakai. 

À propos des secrets de labana chez les Massa, Rodo Marcel rapporte : « je ne pourrai donc 

vous en dire plus. Car moi-même je suis paina, donc initié et je dois jusqu’à la fin de ma vie garder 

ces choses pour moi et tout au moins n’en parler qu’avec un initié de ma génération ou l’enseigner 

aux jeunes générations dans des camps prévus à cet effet » (M. Rodo, 2005 : 6-7). 

Parlant toujours de la phase préparatoire, il y a aussi la détermination du lieu et du temps 

de l’initiation qui relève des prérogatives de lagui. Le campement servant d’enceinte de l’initiation 

choisi par le lagui, doit être éloigné des maisons, au bord d’une rivière, loin des regards indiscrets et 

des fréquentations des intrus, notamment, les non-initiés appelés ninguéré ou gasdan et des femmes 

mariées appelées noukoutou et des jeunes filles appelées Antou en langue des initiés. Le temps 

d’apprentissage dure généralement trois à cinq mois, cycle pendant lequel le jeune adogoni se fait 

former le corps et l’esprit. C’est ce que fait savoir d’ailleurs Ndjidda Ali quand il écrit : « durant 

cette période de formation, les Néophytes se font former le corps et l’esprit et reçoivent des 

anciens, conseils et règles de bonne conduite dans la société » (Ndjidda Ali, 2020 : 342). 

Après avoir fini tous les rites tels que le rasage de tête, suivi du bain général de ali labakai 

ou postulants dans les premiers camps des différents villages concernés, les paakai attendent le 

coucher du soleil pour conduire les néophytes au foyer d’initiation. Si le Camp est choisi au Tchad, 

les paakai camerounais traversent la frontière pour accompagner les néophytes au lieu d’initiation 

et vis-versa. Car, dans l’imaginaire du peuple mousgoum, c’est le jeune néophyte mousgoum que 

l’on accompagne à l’initiation et non le jeune néophyte camerounais ou tchadien selon les frontières 

coloniales, montrant par ce fait le caractère transfrontalier du rite initiatique laba.  À l’entrée du 

grand campement, tout le monde est à poil. Les néophytes ou ali labakai marchent courbés et en 

 
4 Entretien avec Rodo Marcel, Yagoua, le 15 septembre 2021.  



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

31 
 

sautillant ; une sorte de retour à l’état de nature qui symbolise la nouvelle naissance. Les novices 

dorment à même le sol, mettant leur tête entre les jambes et ne se lavent les mains ni avant, ni après 

le repas. Les repas leur sont servis dans des récipients non lavés. De temps à autre, ali labakai ou 

les néophytes retrouvent leur prime enfance, en se déplaçant sur les genoux et les coudes. Ils ne 

regardent pas le lagui en face et doivent assimiler les grandes leçons sur le mystère et le secret de 

laba que leur inculque le chef de l’initiation. Ils sont ainsi soumis à des rudes et cruels exercices, se 

nourrissent parfois de cueillette et de rapines. Le laba chez les Mousgoum apparaît véritablement 

comme une formation militaire où alternent éducation et brimade. L’un des principes 

fondamentaux est la dialectique vie individuelle et solidarité du groupe. 

Le cérémonial de laba s’entoure de mystère, comportant non seulement des messages et des 

gestes secrets, mais aussi et surtout un nouveau système de communication approprié, que seuls 

les initiés maîtrisent, le rendant davantage complexe. À l’annonce de l’arrivée de maagai, les jeunes 

néophytes sont tous couchés à plat ventre, face bien collée au sol, sans visuellement apprécier les 

pratiques effectuées sur eux. Le parrain, alors debout sur son filleul, répond aux différentes 

questions à lui posées sur laba, à l’exemple de celle relative au changement du nom du jeune 

néophyte suite à son initiation. Le parrain est tenu de ne pas se tromper sur les réponses qu’il 

donne, car une mauvaise réponse peut être sujette d’une amende ou peut même engendrer 

l’assassinat du jeune adogoni ;   dans ce cas, on va dire tout simplement que maagai, la déesse de laba 

a pris l’enfant (G. L. Taguem Fah, inédit). 

Il convient de relever que, dans cette rude école, on apprend aux jeunes néophytes non 

seulement le code secret de laba, non seulement une nouvelle langue de communication, mais aussi 

le jeune adogoni mousgoum subit un ensemble d’épreuves visant à le préparer à la vie d’adulte. C’est 

ainsi qu’il apprend, entre autres, les techniques de lutte, de guerre, la natation, la chasse, le travail, 

comment fréquenter les femmes, comment résister à la soif et à la faim, les contes et les légendes, 

les proverbes mousgoum, le respect des aînés, le respect de la parole donnée, la discrétion et 

l’obéissance aux ordres. A ces dures épreuves, suivent parfois des sacrifices humains dont personne 

n’ose rendre compte, encore moins demander des comptes. 

En tout état de cause, le laba chez les Mousgoum de la vallée du Logone, se présente comme 

un véritable lieu de formation de l’individu, un cadre pédagogique où le jeune néophyte apprend 

non seulement l’histoire de sa communauté, mais également les vertus médicinales de certaines 

plantes, l’éducation sexuelle, la cosmogonie ou la cosmologie mousgoum et même africaine, qui est 

cette manière africaine de concevoir la réalité du monde. Pour cela, c’est le jeune néophyte 

mousgoum qui est concerné. On ne tient pas compte des frontières érigées par le colonisateur dans 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

32 
 

cette formation. C’est dire que la pratique du rite initiatique laba chez les Mousgoum de la vallée du 

Logone fait fondre les barrières frontalières érigées par le colonisateur et les barrières ethniques. 

Après ce séjour d’au moins trois mois des dures épreuves, le lagui prépare leur sortie et leur 

retour dans leurs villages. 

3- La sortie et le retour des nouveaux initiés dans leurs villages 

La sortie des adogoni ou les jeunes initiés du campement d’initiation se fait d’une manière 

solennelle sous la houlette de lagui.Ce dernier offre, à la veille, un mouton en sacrifice pour 

remercier la déesse de l’initiation maagai pour sa bonne grâce et sa protection durant le temps mis 

à l’initiation. Les anciens initiés ou paakai du Tchad et du Cameroun sont alors invités à festoyer 

avec les nouveaux initiés aux sons des tambours, apprenant aux jeunes adogoni des chants et des 

danses appelés say-say. Le lendemain de la veillée, le lagui proclame alors solennellement la sortie. 

Dès lors, chaque pai (singulier de paakai), prend sa délégation constituée de jeunes initiés 

appelés adogooni et va camper à proximité de leurs villages, loin des regards des non-initiés appelés 

ninguéré et des femmes encore appelées noukoutou5 en langue des initiés. C’est dans ce campement 

du village, que les adogooni ou encore ali labakai peuvent se coucher normalement comme ils veulent, 

se promener, mais toujours courbés et les yeux fermés ou mieux la face fermée avec les doigts de 

la main gauche. Ils se livrent aussi à des activités telles que la chasse et découvrent ainsi, petit à 

petit, la réalité quotidienne. 

C’est aussi dans ce campement qui est généralement occupé pendant un mois, que chacun 

des pai transmet les dernières instructions reçues de lagui. Il continue à apprendre aux nouveaux 

initiés comment manger et marcher normalement. Il leur enseigne les valeurs culturelles ; en un 

mot, il fait en sorte que les nouveaux initiés retrouvent leur vie normale, les préparant ainsi à leur 

retour au village. Ils se font un accoutrement à base de feuilles de rônier et le corps de chacun est 

embaumé de Kaolin appelé moukssou en Mousgoum et paré de colliers. Ils utilisent la peau de 

mouton comme cache-sexe ou culote. Ils sont généralement brutaux, agressifs et marchent toujours 

en sifflotant. 

Après ce court séjour, chaque parrain initiateur ramène son filleul dans la maison parentale 

et une fête est alors organisée en l’honneur du nouvel homme, le « héros ». Cette fête organisée est 

non seulement une manifestation de joie pour les parents de revoir leur progéniture revenir à la vie, 

mais également une manière de célébrer la bravoure de leurs enfants, car l’initiation est réputée 

 
5Entretin avec Rodo  Marcèle, Yagoua le 15 septembre 2021.Sylna Djobom, AmilingaHawai, Amaikai Barthélemy, 
Hiina Akringa et Hiina Julien, Djafga, le 10 août 2021.  



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

33 
 

comme un chemin épineux, quasi invincible. À cet effet, le nouvel initié est véritablement considéré 

comme un héros, parce qu’ayant bravé les dures épreuves de l’initiation. Le parrain va continuer à 

lui apporter son aide en vue de son intégration dans la société. Pour ceux des parents qui ne voient 

pas leurs enfants, ils ne posent pas de questions sur leurs sorts et ils ne pleurent pas non plus. Car, 

de par son caractère et sa conduite, on sait où est parti celui qui n’est pas revenu. On dit tout 

simplement que maagai l’a soustrait de ce monde afin d’éviter que la terre ne soit souillée par lui (Y. 

Plumey, 1990 :132). 

Au total, l’initiation traditionnelle laba chez les Mousgoum de la vallée du Logone permet 

aux initiés d’acquérir une certaine valeur sociétale. En tant que véritable école de la vie, l’initiation 

permet non seulement le savoir, mais aussi et surtout le savoir-faire et le savoir-être en société. Elle 

est une véritable formation militaire au sens moderne du terme, car elle enseigne non seulement le 

courage pour affronter les obstacles, mais également l’endurance et la résistance face à l’adversité 

sociogéographique et les autres défis que pose l’environnement anthropo-écologique hostile et 

créateur de l’insécurité. Elle permet aux initiés d’acquérir les valeurs culturelles de leurs groupes 

ethniques, les mystères cachés de la tradition, redonnant ainsi à l’homme mousgoum sans 

distinction des frontières coloniales sa dignité. L’initiation est un véritable facteur d’intégration 

socioculturelle. L’initié acquiert incontestablement un savoir-être en société, notamment, le respect 

des aînés, de la prise de parole en public, le respect de la parole donnée entre autres ; il acquiert 

également le savoir-faire, comme la connaissance des vertus de certaines plantes médicinales et le 

vivre-ensemble harmonieux, la cohésion sociale. Au regard de tout ce qui précède, le Révérend 

père Jean Pierre Ningaina affirme : « Au sortir de l’initiation traditionnelle, on prend conscience 

qu’on n’est pas seulement sur terre avec d’autres, mais on est agrégé à un groupe social en acquérant 

une sorte de sentiment « nationaliste » et un niveau élevé de « patriotisme » sans tambour bat » (J. 

P. Ningaina, 2009 : 27). 

Au regard de toute cette analyse historique on retient que le laba reste et demeure un 

référent identitaire du groupe ethnique mousgoum du bassin du lac Tchad, générant le sentiment 

d’appartenir à une collectivité qui s’affirme et se consolide, en dépit des frontières érigées par le 

colonisateur, divisant les Mougoum en des Tchadiens et des Camerounais, enclenchant par ce fait 

même une véritable intégration socioculturelle transfrontalière. L’initiation, qui est un rite 

ésotérique, opère un changement dans la vie de l’initié, façonne son comportement et son mode 

de fonctionnement ou de vivre en société. Ce que l’on peut aussi retenir, c’est que l’initiation permet 

de créer un ordre dans la société, dans la mesure où l’on apprend à l’initiation les lois régissant le 

comportement des hommes du groupe ethnique mousgoum, le respect de la parole donnée, le 

respect des aînés, le respect de prise de parole. Elle est porteuse de paix, de cohésion sociale.  Car 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

34 
 

il y a abandon de certaines tares telles que le vol, le vagabondage sexuel, la pratique de la sorcellerie, 

sous peine d’encourir les malédictions de la part des dieux de l’initiation. Il y a abondance des 

produits agricoles, grâce à la générosité des dieux de l’initiation, permettant des récoltes abondantes 

selon l’imaginaire populaire. 

Toutefois, il faut relever quelques méfaits de laba pratiqué chez les Mousgoum de la vallée 

du Logone. Cette pratique recèle un caractère traumatisant, car les tortures auxquelles l’impétrant 

est soumis sont certes pour former le jeune garçon mousgoum et le rendre courageux, mais elles 

sont horribles et traumatisantes d’après certains initiés6. Qui plus est, l’initiation entraîne la 

déperdition scolaire sur le plan de l’éducation moderne, ou tout au moins crée un 

dysfonctionnement dans les études scolaires des apprenants, dans la mesure où aller à l’initiation 

suppose une suspension des classes pendant au moins trois mois (mars à mai voire juin). Alors que 

l’école moderne, considérée comme une clé passe partout, permettrait même aux hommes de mieux 

comprendre leurs valeurs culturelles. 

L’initiation traditionnelle aujourd’hui, serait pour certains en contradiction avec certaines 

valeurs étrangères adoptées, notamment, les religions importées que sont le christianisme et l’islam. 

Pour les adeptes du christianisme et de l’islam, le laba n’est qu’un rite inhumain au cours duquel les 

décès sont nombreux. En effet, pendant l’initiation, les impétrants étant contraints de retourner à 

l’état de nature, vivant de la chasse et de la cueillette, sont non seulement rassemblés dans des 

endroits sans conditions minimales d’hygiène, mais aussi ces derniers sont soumis à des exercices 

dangereux et par conséquent sont exposés à des épidémies de toutes sortes. Pour les adeptes des 

religions importées dites révélées, les dieux ou divinités africaines ne sont pas la bienvenue au nom 

d’un seul Dieu unique. 

Conclusion 

Au terme de ce travail portant sur « Le rite initiatique laba chez les Mousgoum de la vallée 

du Logone :  un mode opératoire de l’intégration socioculturelle transfrontalière », il ressort en 

réalité que l’initiation traditionnelle chez les Mousgoum de la vallée du Logone, tout comme chez 

bon nombre de peuples africains, est une pratique culturelle et cultuelle. Qui plus est, le laba recèle 

une valeur culturelle certaine encadrée par des chefs en charge des rites traditionnels, mais aussi et 

surtout elle est une véritable école africaine de la vie et d’intégration socioculturelle transfrontalière. 

Elle se pratique dans le temps et dans l’espace sans tenir compte des frontières érigées par le 

colonisateur. Elle est une véritable école de formation de la vie intégrale de l’individu et de l’homme 

 
6 Entretien avec Sylna Djobom, Hina Akringa, Djafga le 10 et 11 août 2021 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

35 
 

mougoum dans sa totalité, le préparant à mener une vie sociale acceptable et harmonieuse. Le 

respect des aînés, de la parole donnée, les vertus des plantes médicinales, les lois régissant l’ordre 

dans la société, le courage en face de l’adversité, l’éducation sexuelle et l’histoire même de la 

communauté sont, entre autres, les valeurs que doit acquérir le jeune garçon mousgoum, sorti de 

l’initiation. Autour de cette pratique initiatique, les barrières frontalières héritées de la colonisation 

disparaissent, laissant place à la cohabitation socioculturelle de l’homme mousgoum quel qu’il soit, 

quel que soit l’espace qu’il occupe. 

En dépit de son côté obscur et le caractère peu orthodoxe de cette école de formation où 

le jeune mousgoum subit de dures épreuves, le laba reste une pratique culturelle du groupe ethnique 

mousgoum, mais qui est adoptée par les massa et les toupouri, l’intégrant dans leurs cultures. Le 

laba n’est donc pas à laisser tomber en disgrâce sous aucun prétexte des religions importées dites 

révélées, tels que le christianisme et l’islam, qui disposent d’ailleurs leurs pratiques initiatiques (la 

circoncision du jeune garçon par exemple). Cette pratique initiatique du groupe ethnique 

mousgoum de la vallée du Logone, qui participe non seulement à la formation intégrale du jeune 

garçon mousgoum, mais qui se révèle aussi comme un véritable facteur d’intégration socioculturelle 

transfrontalière, mérite d’être valorisée de génération en génération.  

Références bibliographiques 

Sources 

Liste des informateurs 

N° 
Nom et prénom de 

l’informateur 

Age à la date de l’interview et 

situation religieuse 
Date et Lieu de l’entretien 

1 Ahinaminseng Souleyman 65 ans, Musulman, initié 25 août 2021 à Mourla 

2 Amaikaye Barthélemy 65 ans, ancien Catéchiste, initié 10 août 2021 à Djafga 

3 Amilinga Hawaye 57 ans, animiste, initié 10 août 2021 à Djafga 

4 Damni Tchitouang 78 ans, animiste, initié  20 août 2021 à Gabaraye 

5 Golo Jean Pierre 68 ans, chrétien, initié 20 mai 2022 à Ngaoundéré 

6 Hiina  Akringa 70 ans, musulman, initié 10 août 2021 à Djafga 

7 Hiina Julien 63 ans, Pasteur, initié 10 août 2021 à Djafga 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

36 
 

8 Mabaza Bougolna 70 ans, animiste, initié 
5 septembre 2021 à Bedem 

(Tchad) 

9 Rodo Marcel 70 ans, chrétien, initié 12 septembre 2021 à Yagoua 

10 Sylna  Djobom      82 ans, chrétien, initié 10 août 2021 à Djafga 

11 Vounsoumna  83 ans, animiste, initié 
15 août 2021 à Wayanka 

(Tchad). 

 

Bibliographie 

ABAIKAYE, D., 2022, « Les variétés dialectales : défis et enjeux pour une langue à la croisée des chemins », 
in Abaikaye, D., (dir.), Langue, Identité, et Patrimoine culturel du peuple musgum, Éditions Dinimber et Larimber, 
pp. 25-44. 

AHIDJO, P., 2012, « Ecologie et histoire du peuplement aux abords sud du Lac Tchad du XVIè au début 
XXè siècle », Thèse de Doctorat/Ph.D. d’Histoire, Université de Ngaoundéré. 

APISSIDI, J. S., 2011, « Initiation traditionnelle dans la culture Mousgoum : Laba. Quel enjeu pour le 
Chrétien ? », Mémoire de Licence en Anthropologico-religion, Séminaire Propédeutique Saint Josephine 
Bakhita de Ngaoundéré. 

CABOT, J., 1965, Le Bassin du moyen Logone, Paris : ORSTOM. 

DE GARINE, I., 1981, « Contribution à l’histoire du Mayo-Danaye (Massa, Toupouri, Mousseye et 
Mousgoum) », In Tardits, C., (dir.)., Contribution à la recherche ethnologique à l’histoire des civilisations du Cameroun, 
Paris : CNRS, pp.171-186. 

DOMO, J., 2000, « Notes sur les pratiques culturelles et les représentations sociales chez les Massa du 
Cameroun », Annales de la Faculté des Arts, Lettres et Sciences Humaines/Ngaoundéré-Anthropos, vol V, pp. 87-106. 

GRENG, P., 2018, « Lamidats et Sultanats du Nord-Cameroun : étude comparative des entités politiques 
traditionnelles peules et kotoko (XIXè-XXè siècles) », Thèse de Doctorat/ Ph.D. d’Histoire, Université de 
Ngaoundéré. 

KOUASSI, G., 1988, « La Région de Yagoua dans l’Extrême-Nord-Cameroun (1905-1952) », Mémoire de 
Maîtrise d’Histoire, Université de Toulouse. 

LEMBEZAT, B., 1961, Les Populations païennes du Nord-Cameroun et de l’Adamaoua, Paris, PUF. 

MAKOUAYE Keblet, M., 2022, « Le rite d’inhumation », in Abaikaye, D., (dir.), Langue, Identité et Patrimoine 
culturel du peuple musgum, Éditions Dinimber et Larimber, pp.147-170  

NDJIDDA, Ali., 2020, « Les rites comme facteur de cohésion sociale et de développement socio-
économique chez les Massa du Tchad et du Cameroun », Cahier de l’Ecole Normale Supérieure de Bongor-Tchad, 
Série A, vol. 2, pp. 340-349.  

NINGAINA, J. P., 2009, Réflexion sur l’initiation traditionnelle « Labana » en pays Massa, Edition Sao. 

PLUMEY, Y., 1990, Mission Tchad-Cameroun, l’annonce de l’évangile au Nord-Cameroun et au Mayo-Kebbi, Éditions 
Oblates. 

RODO, M., 2005, « Le Labana des Massa : un rite initiatique », l’harmattan, N°088, du 27 septembre 2005, 
pp. 6-7. 



Le Fromager, vol. 1, No. 2, juillet 2025, p. 23-37 

37 
 

SEIGNOBOS, C., 2003, « Les Musgum : un peuple célèbre, mais mal connu. De la difficulté de nommer 
les Musgum » in Seignobos, C. et Fabien, J., (dir.), La case obus : histoire et reconstitution, Marseille, Éditions 
Parenthèses, pp. 11-50. 

TAGUEM FAH, G. L., (1999), « Le Lebeda : rite initiatique massa », 8 pages, Communication présentée au 
colloque Méga-Tchad, Leiden. 

 


